
Unità 4

L’EUROPA CRISTIANA  
DIVISA

Nel XVI secolo l’Europa vide fallire il progetto di restaurare l’Impero 
concepito da Carlo V d’Asburgo: mancavano all’Impero un potere 
politico compiutamente accentrato e la compattezza territoriale che 

erano invece i punti di forza delle coeve monarchie nazionali. Una di 
queste, l’Inghilterra, potenza giovane e moderna, si sarebbe imposta di lì  
a poco creando il più grande impero coloniale mai esistito. 
Da tempo l’Europa era percorsa da movimenti ereticali critici verso il ruolo 
della Chiesa di Roma, ma nessuno li aveva considerati forti al punto da 
sovvertire l’autorità ecclesiastica. E invece, quando il monaco tedesco 
Martin Lutero cominciò a predicare contro la corruzione della Chiesa e 
a denunciare la contraddizione tra l’autentico messaggio biblico e molti 
fondamenti della dottrina cattolica, vide l’alba un grande movimento 
riformatore, noto come Riforma protestante, che divise 
per sempre il mondo cristiano.  
Con la Controriforma, o Riforma cattolica, la Chiesa 
di Roma accolse, dal canto suo, le richieste di 
rinnovamento e di lotta alla corruzione e agli abusi 

ecclesiastici, ma rafforzò anche il controllo 
sui territori e i popoli che le erano rimasti 
fedeli ricorrendo a durissimi metodi 

persecutori. 

DIDATTICA  
DIGITALE 
PER IL DOCENTE



L’Europa cristiana divisa

	Mappa 
concettuale

Capitolo 15

LA RIFORMA  
E IL PROGETTO 
IMPERIALE  
DI CARLO V

1		 Carlo V  
e la Riforma protestante

	 	 CONTRO LE INDULGENZE  Nell’ottobre 1517 il teologo e monaco agostinia-
no Martin Lutero (1483-1546) rese pubbliche (non si sa se affiggendole sulle porte 
della cattedrale di Wittenberg o inviandole ai vescovi suoi superiori) le sue 95 Tesi, un 
elenco per punti in cui sfidava le autorità ecclesiastiche attaccando la consuetudine, 
allora molto diffusa, di garantirsi molte ricchezze facendo leva sulla religiosità e sul 
desiderio di salvezza dei fedeli. Il testo – un paio di facciate, scritte in latino – fu presto 
tradotto in tedesco e stampato in migliaia di copie ed ebbe subito un’enorme diffusione. 
Le indulgenze erano dal XIV secolo un’importante fonte di guadagno per la Chiesa che 
assicurava, dietro versamento di laute offerte, la riduzione del tempo di permanenza 
delle anime in Purgatorio e un più rapido passaggio alla beatitudine del Paradiso [>5 4]. 

Pochi mesi prima il papa Leone X aveva promosso, appoggiato anche dai potenti ban-
chieri Fugger [>14 4], una grande campagna di vendita di indulgenze in area tedesca 
allo scopo di finanziare la costruzione della basilica di San Pietro a Roma. La presa di 
posizione di Lutero in breve tempo infiammò tutta la Germania. Il punto non era solo 
la denuncia del comportamento immorale e predatorio della Chiesa: più volte nei secoli 
precedenti si erano accesi movimenti di reazione alla vendita delle cariche ecclesiasti-
che (la simonìa), alla prepotenza dei pontefici, agli abusi di potere e all’avidità di vescovi 
e prelati, alla vita licenziosa e godereccia del clero. Questa volta era diverso. Lutero at-
taccò alla radice il rapporto tra Chiesa e comunità dei fedeli: negò che il papa o qualsiasi 
ecclesiastico potesse rimettere, cioè condonare, i peccati, anche quelli di poco conto, e 
potesse dunque svolgere il ruolo di intermediario privilegiato tra i fedeli e Dio.

	 	 LA DOTTRINA DI LUTERO  Le conseguenze di questa affermazione furono di-
rompenti: di lì a poco, la dottrina luterana arrivò a sostenere il sacerdozio universale 

L’EUROPA CRISTIANA 
DIVISA

Lutero  
diffonde le 95 Tesi  

EV
EN

TI

Audiosintesi



C15  La Riforma e il progetto imperiale di Carlo V 385

Sacramento   
Nel cattolicesimo, 
operazione che 
rende partecipi 
della grazia divina 
attraverso riti 
come il battesimo, 
la comunione o 
l’eucaristia; annulla 
la distanza tra uomo 
e Dio, attuando con 
la divinità una diretta 
comunicazione.

dei credenti, e cioè che tutti i cristiani battezzati avessero la facoltà di leggere e interpre-
tare le Sacre Scritture; l’eliminazione della gerarchia ecclesiastica sostituita dai pastori 
eletti dalle singole comunità come delegati a esercitare la predicazione e i sacramenti 
(questi ultimi ridotti a battesimo ed eucaristia, eliminando cresima ed estrema unzione 
e riducendo a rituali simbolici confessione, matrimonio, ordinamento sacerdotale); la 
giustificazione per fede ovvero l’impossibilità di conseguire la salvezza dell’anima con-
ducendo una vita pia e virtuosa se non affidandosi alla fede in Gesù Cristo e alla grazia 
divina, ossia l’aiuto che Dio concede ai credenti per guidarli sulla via della salvezza 
dell’anima. Sul piano concreto, le conseguenze furono di grande importanza: i pastori 
luterani potevano regolarmente sposarsi superando così l’annosa questione del celiba-
to ecclesiastico; gli ordini religiosi non erano più previsti; veniva cancellato il culto delle 
immagini, delle reliquie, dei santi e della Madonna come intermediari verso Dio. 

	 	 CARLO V D’ASBURGO IMPERATORE  Nel 1519 il giovanissimo Carlo d’Asbur-
go fu eletto imperatore col nome di Carlo V. Era nato a Gand, nelle Fiandre, nel 1500, 
dall’unione di Filippo d’Asburgo, figlio dell’imperatore Massimiliano I, e Giovanna d’Ara-
gona, figlia dei regnanti di Spagna Ferdinando d’Aragona e Isabella di Castiglia [>9 3]. Re 
di Spagna dal 1516, Carlo V si trovò a governare – per una straordinaria combinazione 
di vicende ereditarie – oltre che sulla Spagna (con i territori annessi di Napoli, Sicilia e 
Sardegna) anche sui domìni diretti degli Asburgo in Austria e in Boemia e quelli di recente 
acquisiti per via matrimoniale nelle Fiandre, nei Paesi Bassi e, solo formalmente, in Borgo-
gna. Era dai tempi di Carlo Magno che un sovrano non possedeva, in Europa, un dominio 
così vasto. Ma, rispetto al suo lontano modello, Carlo V diventerà padrone anche delle 
immense colonie spagnole in America che – ricordiamolo – furono conquistate in larga 
misura sotto il suo regno [>13 4]: sul suo Impero poteva davvero dirsi che il sole non tra-

OCEANO
PACIFICO

OCEANO
ATLANTICO

MAR
DELLE ANTILLE

Napoli
Roma

Tunisi

Milano

Parigi

Barcellona

Lisbona Madrid

Augusta
Vienna

BerlinoLondra

Asburgo d’Austria

Asburgo di Spagna

conquiste di Carlo V

con	ni dell’Impero
nel 1560Sacro romano Impero

MARE
DEL

NORD

OCEANO
ATLANTICO

M A R M E D I T E R R A N E O

REGNO
DI SCOZIA

REGNO

DI NORVEGIA

REGNO DI
DANIMARCA

SACRO
ROMANO
IMPERO

REGNO
DI

FRANCIA

REGNO 
DI

SPAGNA

RE
G

N
O

 D
EL

PO
RT

O
G

A
LL

O

REGNO
DI SVEZIA

REGNO 
D’UNGHERIA

REGNO DI
POLONIA-
LITUANIA

REGNO
DI

NAPOLI

REGNO
DI SICILIA

STATO
PONTIFICIO

FRANCA
CONTEA

PAESI
BASSI

REGNO
DI SARDEGNA

AUSTRIA

PR
USS

IA

IR
LANDA

REGNO
D’INGHILTERRA

Napoli
Roma

Tunisi

Milano

Parigi

Barcellona

Lisbona Madrid

Augusta
Vienna

BerlinoLondra

Asburgo d’Austria

Asburgo di Spagna

conquiste di Carlo V

con	ni dell’Impero
nel 1560Sacro romano Impero

MARE
DEL

NORD

OCEANO
ATLANTICO

M A R M E D I T E R R A N E O

REGNO
DI SCOZIA

REGNO

DI NORVEGIA

REGNO DI
DANIMARCA

SACRO
ROMANO
IMPERO

REGNO
DI

FRANCIA

REGNO 
DI

SPAGNA

RE
G

N
O

 D
EL

PO
RT

O
G

A
LL

O

REGNO
DI SVEZIA

REGNO 
D’UNGHERIA

REGNO DI
POLONIA-
LITUANIA

REGNO
DI

NAPOLI

REGNO
DI SICILIA

STATO
PONTIFICIO

FRANCA
CONTEA

PAESI
BASSI

REGNO
DI SARDEGNA

AUSTRIA

PR
USS

IA

IR
LANDA

REGNO
D’INGHILTERRA

Napoli
Roma

Tunisi

Milano

Parigi

Barcellona

Lisbona Madrid

Augusta
Vienna

BerlinoLondra

Asburgo d’Austria

Asburgo di Spagna

conquiste di Carlo V

con	ni dell’Impero
nel 1560Sacro romano Impero

MARE
DEL

NORD

OCEANO
ATLANTICO

M A R M E D I T E R R A N E O

REGNO
DI SCOZIA

REGNO

DI NORVEGIA

REGNO DI
DANIMARCA

SACRO
ROMANO
IMPERO

REGNO
DI

FRANCIA

REGNO 
DI

SPAGNA

RE
G

N
O

 D
EL

PO
RT

O
G

A
LL

O

REGNO
DI SVEZIA

REGNO 
D’UNGHERIA

REGNO DI
POLONIA-
LITUANIA

REGNO
DI

NAPOLI

REGNO
DI SICILIA

STATO
PONTIFICIO

FRANCA
CONTEA

PAESI
BASSI

REGNO
DI SARDEGNA

AUSTRIA

PR
USS

IA

IR
LANDA

REGNO
D’INGHILTERRA

	 L’IMPERO DI CARLO V



386 U4 L’Europa cristiana divisa

montava mai. Per diventare imperatore, Carlo aveva dovuto ingaggiare una lotta accanita 
con un altro candidato al trono, il re di Francia Francesco I. I sette elettori cui spettava la 
nomina misero letteralmente in vendita i loro voti, che Carlo acquistò a carissimo prezzo 
grazie anche al decisivo appoggio finanziario garantitogli dai banchieri tedeschi Welser e, 
soprattutto, Fugger [>FARE STORIA Il ritorno dell’Impero in Europa, pp. 403-408].

	 	 LE RESISTENZE ALL’ELEZIONE IMPERIALE E LA CONDANNA DI LUTERO  No-
nostante l’immenso potere che si era ritrovato a esercitare, il giovane imperatore dovet-
te immediatamente affrontare due situazioni interne critiche. In Spagna tra il 1520 e il 
1522 dovette reprimere la rivolta dei comuneros, cioè di diverse città della Castiglia, che 
si sollevarono contro il re “straniero” (Carlo era nato a Gand, non parlava lo spagnolo 
ed era circondato da consiglieri fiamminghi) che per di più le aveva vessate con pesanti 
richieste di contributi per la sua elezione. 

Ancora più complessa la situazione in Germania, dove nel 1520 Lutero era stato sco-
municato da Leone X e per tutta risposta aveva bruciato in pubblico la bolla papale di 
condanna Exsurge Domine. Nel 1521 Carlo V convocò Lutero alla Dieta di Worms – in 
presenza quindi di tutti i principi laici ed ecclesiastici tedeschi e di una folta rappresen-
tanza di città autonome – per ottenere la sua ritrattazione. Lutero, sotto la protezione 
del principe elettore di Sassonia Federico il Savio, si presentò ma, senza alcuna inten-
zione di cedere, riaffermò con energia le proprie idee. Nonostante questo, riuscì ad al-

La predica di Lutero
In questa stampa cinquecentesca la “vera” Chiesa 

evangelica si oppone alla Chiesa papista dell’Anticristo. 
A sinistra, ispirato dallo Spirito Santo, Lutero predica 

dal suo pulpito rivolto a un pubblico attento. I ministri 

di Lutero, circondati da laici devoti, amministrano i due 
sacramenti evangelici del battesimo e della comunione. 
A destra, invece, il diavolo suggerisce all’orecchio di un 

frate le parole per la predica. Il papa vende apertamente 
le indulgenze, mentre 

in secondo piano sono 
illustrati diversi aspetti 

della liturgia e dei costumi 
cattolici. In netto contrasto 

con il cielo affollato di 
putti sul lato dei luterani, 
il cielo sui cattolici appare 

buio e minaccioso, e 
nemmeno i meriti dei santi, 
rappresentati dalle stigmate 

di san Francesco (in alto), 
possono fermare la furia di 
Dio che lancia fiamme sui 

cristiani corrotti.

LA FONTE 
ICONOGRAFICA

Lucas Cranach il Vecchio, La 
predica di Lutero, 1546
[Kupferstichkabinett, Staatliche 
Museen Preussischer 
Kulturbesitz, Berlino]



C15  La Riforma e il progetto imperiale di Carlo V 387

lontanarsi indenne e a riparare in un remoto castello dove si concentrò nella stesura 
dei suoi scritti e nella traduzione della Bibbia in tedesco. L’imperatore, con l’appoggio 
della Dieta, emanò una severissima condanna: chiunque avrebbe potuto uccidere im-
punemente il ribelle, dichiarato nemico pubblico. Era però tardi, ormai, per arrestare il 
dilagare della dottrina luterana. La città di Costanza – seguita da molte altre – rifiutò di 
applicare la condanna imperiale di Worms e adottò il luteranesimo. Monaci e monache 
abbandonarono a migliaia i conventi. Il consenso per la nascente confessione religiosa 
coinvolse tutti i ceti sociali tedeschi ma decisiva fu l’adesione di molti principi che, al 
di là dell’indubbio fascino spirituale esercitato dal luteranesimo, pensarono anche che 
fosse un’ottima occasione per indebolire il potere sia della Chiesa sia dell’imperatore e 
per appropriarsi dei ricchi beni ecclesiastici.

	 	 TENSIONI SOCIALI E CONFLITTI IN GERMANIA  La rottura procurata dalla 
Riforma luterana determinò l’innesco di gravi disordini che colpirono la Germania. 
Primi a muoversi furono i cavalieri, cioè la piccola nobiltà. Si trattava di signorotti fieri 
delle proprie tradizioni guerriere, ma emarginati dal grande potere e sprovvisti di mezzi 
economici adeguati al rango che ricoprivano. I cavalieri colsero nella predicazione di 
Lutero un invito ad aggredire la grande proprietà ecclesiastica e a proporsi come nuova 
classe dirigente dell’Impero. La guerra dei cavalieri, dal 1521 al 1523, terminò con la 
repressione da parte di una potente lega dei feudatari laici ed ecclesiastici che soffocò 
nel sangue la rivolta. Nel 1525-26 fu la volta della guerra dei contadini, il cui manifesto 
furono i Dodici articoli dei contadini tedeschi. Partendo dall’affermazione del diritto delle 
comunità di scegliere autonomamente la propria guida spirituale, i Dodici articoli furo-
no in realtà espressione di un vasto movimento contro i poteri feudali: molti signori, tra 
il XV e il XVI secolo, avevano instaurato ed esercitato un dominio di carattere personale 
sui lavoratori della terra, i quali ora non si rivoltavano soltanto contro le richieste di 
contributi e di servizi (reputate certamente eccessive), ma anche contro tutta una serie 
di limitazioni riguardanti il diritto dei contadini di vendere beni e prodotti, il diritto ere-

 Riforma 
Da più di tre secoli si parlava incessantemente della 
necessità di “riformare” il cattolicesimo. Con il termi-
ne “riforma” non s’intendeva nulla di rivoluzionario, 
semplicemente si esprimeva l’esigenza di ritornare allo 
spirito del cristianesimo delle origini, che associava a 
una fede intensa gli ideali della povertà, della giustizia, 
della misericordia, della purezza. Riformare significava 
dunque ritornare all’antico, recuperare un patrimonio 
spirituale perduto, ristabilire un più autentico e since-
ro dialogo con Dio. Anche se l’idea di riforma mirava 
a ripristinare un passato idealizzato e smarrito, il suo 
messaggio poteva tuttavia acquisire una forza dirom-
pente, perché quel ritorno al passato metteva in di-
scussione l’autorità della Chiesa e un grande numero 

di princìpi e di norme che regolavano la vita dei fedeli. È 
spesso difficile prevedere quando una semplice rivolta 
possa trasformarsi in rivoluzione, o quando una prote-
sta possa assumere le dimensioni di un fiume in piena 
che travolge tutto. Così accadde con la predicazione di 
Lutero e con la riforma che da essa prese vita e slancio. 
Questa volta il fenomeno fu così imponente da dare 
nome a un’intera epoca, quella che viene comune-
mente indicata come Riforma con l’iniziale maiuscola. 
Prima di Martin Lutero la Cristianità occidentale era 
unita e si riconosceva sotto la protezione e la disciplina 
del papa e dei suoi rappresentanti. Dopo Lutero la Cri-
stianità si trovò divisa tra più Chiese, che ancora oggi 
sono attive e raccolgono milioni di fedeli.

LE PAROLE 
DELLA STORIA



388 U4 L’Europa cristiana divisa

A ciascuno – affermava – dovrà esser dato in ragio-
ne dei suoi bisogni o a seconda delle disponibilità 

del momento. Il principe o conte o signore che non vo-

lesse adeguarsi a questa massima o non prenderla sul 
serio, sarà decapitato o impiccato. 

UNGHERIA

AUSTRIA

S A C R O   R O M A N O   I M P E R O  

Palatinato
Odenwald

Turingia

Vestfalia

Assia Sassonia
Boemia

Moravia

Svevia
Eichstätt

Baviera

Carinzia

StiriaTirolo

Ortenau

Hegau

A
ls

az
ia

CONFEDERAZIONE
SVIZZERA

Reno

Senna

R
od

an
o

Oder

Elba

Danubio

Treviri

Salisburgo

Frankenhausen

Böblinger

Leipheim

Gastein

Wurzach
Algovia

Zabern

Gastein

guerra dei contadini 1525-26
epicentri della rivolta 

diffusione della rivolta

battaglie

rivolta dei cavalieri (1521-23)

	 LA RADICALIZZAZIONE DELLA RIFORMA: CAVALIERI E CONTADINI

UNGHERIA

AUSTRIA

S A C R O   R O M A N O   I M P E R O  

Palatinato
Odenwald

Turingia

Vestfalia

Assia Sassonia
Boemia

Moravia

Svevia
Eichstätt

Baviera

Carinzia

StiriaTirolo

Ortenau

Hegau

A
ls

az
ia

CONFEDERAZIONE
SVIZZERA

Reno

Senna

R
od

an
o

Oder

Elba

Danubio

Treviri

Salisburgo

Frankenhausen

Böblinger

Leipheim

Gastein

Wurzach
Algovia

Zabern

Gastein

guerra dei contadini 1525-26
epicentri della rivolta 

diffusione della rivolta

battaglie

rivolta dei cavalieri (1521-23)

ditario, la libertà di matrimonio, la libertà di trasferimento; i signori avevano, inoltre, 
rafforzato ed esteso il proprio dominio sulle terre comuni dei villaggi, dove i contadini 
esercitavano i tradizionali diritti di pascolo, di raccolta della legna, ecc. [>14 2]. Nelle 
rivendicazioni dei contadini, ai quali si unirono i lavoratori salariati di alcune città e 
i minatori del Tirolo, frequente era il richiamo al Vangelo e anche alla svolta effettua-
ta da Lutero in opposizione alla Chiesa, prima, e all’imperatore, poi. Tra i più radicali 
capi dei ribelli c’erano esponenti del movimento luterano come Thomas Müntzer (ca. 
1490-1525), predicatore e pastore, che sosteneva un programma rivoluzionario: 

In realtà Lutero non aveva mai detto o scritto nulla che potesse incitare alla rivolta so-
ciale. Nel suo scritto Contro le bande assassine e brigantesche dei contadini (1525) 
la sua condanna fu anzi totale e senza mezzi termini: 

Di tre orrendi peccati contro Dio e contro gli uomini 
si sono macchiati questi contadini, e per essi hanno 

meritato più e più volte la morte del corpo e dell’anima. 

Primo: avevano giurato fedeltà e obbedienza alle loro au-
torità, come comanda Dio quando dice “Date a Cesare 
quel che è di Cesare” (Luca, 20,25). Poiché volontaria-



C15  La Riforma e il progetto imperiale di Carlo V 389

L’unica libertà reclamata da Lutero era quella interiore: il Vangelo escludeva, a suo 
avviso, ogni forma di violenza e il compito di sanare le ingiustizie spettava solo a Dio. 

Nel 1525 un esercito di contadini fu sterminato a Frankenhausen, in Turingia, dalle 
truppe dei principi tedeschi. Seguì una vera e propria caccia all’uomo con circa 100 mila 
vittime. Müntzer, catturato, fu torturato atrocemente e poi decapitato. 

	 	 LA GERMANIA DIVISA  Nella guerra dei cavalieri e nella guerra dei contadini 
gli interessi di Carlo V e quelli dei principi tedeschi, sia cattolici sia aderenti al luteranesi-
mo, non erano in contraddizione e dunque la priorità di ristabilire l’ordine, condivisa in 
egual modo da Lutero e dalla Chiesa romana, prevalse sulle divisioni di carattere religio-
so. Passata tuttavia l’emergenza, i principi e le città autonome tedesche si schierarono 
su due fronti avversi. Nella Dieta di Spira del 1529, sei principi e quattordici città prote-
starono apertamente contro il tentativo di rendere efficace su tutto il suolo germanico 
l’editto di Worms del 1521 che condannava il luteranesimo: per questo furono chiamati 
protestanti, un termine che verrà spesso usato da allora in poi per indicare i seguaci 
della Riforma. Alla successiva Dieta di Augusta del 1530, convocata dall’imperatore 
per trovare una mediazione, i principi protestanti presentarono la cosiddetta Confessio-
ne augustana, ovvero la loro professione di fede, espressa in un linguaggio moderato e 
presentata in lingua latina e in lingua tedesca. Incontrarono però l’opposizione dei rap-
presentanti papali e il rifiuto di Carlo V che ordinò di reinsediare i vescovi cattolici e re-
stituire i beni ecclesiastici strappati a vescovi e mo-
nasteri. Per tutta risposta i protestanti nel 1531 
strinsero tra loro un’alleanza militare, la Lega di 
Smalcalda. Il luteranesimo si diffuse a macchia 
d’olio in Germania fino a comprendere circa i due 
terzi dell’intero territorio (rimasero cattoliche la 
Baviera e le regioni occidentali). La Germania si 
trovò pertanto divisa tra l’imperatore con i princi-
pi cattolici da un lato e i principi luterani dall’altro 
e in uno stato di permanente belligeranza. 

L’abate e i monaci nel monastero di Weißenau scappano 
verso la città di Ravensburg durante l’insurrezione dei 
contadini del 1525
[Fürstlich-Waldburg-Zeil’sches Gesamtarchiv, Leutkirch 
(Germania)]

mente e con empietà hanno spezzato quell’obbedienza, 
ponendosi inoltre contro i loro signori, con ciò hanno 
confuso anima e corpo come fanno i perfidi, traditori, in-
fidi, spergiuri, mentitori e ribelli. [...] Secondo: prepararo-
no la rivolta, rapinarono e saccheggiarono con empietà 
conventi e castelli che non erano loro: perciò meritarono 
la morte del corpo e dell’anima come pubblici briganti e 
assassini da strada. [...] Terzo: essi coprono con il Vange-
lo questi loro delitti orribili, chiamandosi Fratelli cristia-

ni [...]: perciò sono diventati i maggiori bestemmiatori 
di Dio ed offensori del suo santo nome, e così onorano e 
servono il demonio sotto la maschera del Vangelo.

INTERROGARE LA FONTE

1.  Quali dei “peccati” di cui Lutero accusa i ribelli ti sembrano più 
propriamente dei “reati”?
2.  Da quale affermazione si capisce che Lutero intende chiaramente 
svincolare la sua dottrina da ogni messaggio di tipo politico?



390 U4 L’Europa cristiana divisa

2		 La nuova stagione delle guerre d’Italia  
e il Sacco di Roma

	 	 L’ITALIA E LA LOTTA PER L’EGEMONIA IN EUROPA  Oltre alle sfide poste sul 
fronte interno dalla Riforma protestante, Carlo V dovette misurarsi sul fronte esterno 
con l’altro concorrente al titolo imperiale, Francesco I, che abbiamo visto come pro-
tagonista vincente della prima stagione delle guerre d’Italia, nel 1516, con la sparti-
zione della penisola tra Francia (Ducato di Milano) e Spagna (Regno di Napoli) [>10 6]. 
La guerra tra Francia e Impero asburgico si accese su più fronti pressoché subito dopo 
l’elezione di Carlo V: lungo i Pirenei, cioè al confine tra Francia e Spagna, e in Borgogna, 
reclamata dall’imperatore ma occupata dai francesi. Il principale scenario dello scontro, 
tuttavia, fu l’Italia, il cui territorio rivestiva una grande importanza strategica. Il Ducato 
di Milano era importante per Carlo V perché confinava con quello della Repubblica di 
Genova e i porti liguri erano essenziali per congiungere le vie di comunicazione marine 
(dalla Spagna) con le vie terrestri, attraverso la Pianura Padana, verso la Germania. Per 
la motivazione uguale e contraria Francesco I intendeva difendere il dominio francese 
su Milano per evitare di essere completamente accerchiato dai territori imperiali che già 
lo stringevano da est e da ovest. C’erano però anche motivazioni di ordine più generale. 
All’inizio del ’500 l’Italia restava il paese più ricco, più popolato, più colto del continen-
te, ed era anche un avamposto cruciale proteso nel Mediterraneo minacciato dai Turchi 
[>12 1]. Qualsiasi potenza con aspirazioni di primo piano doveva assicurarsi una presen-
za politica significativa sul suolo italico: era in gioco l’egemonia in Europa. 

	 	 LA SCONFITTA FRANCESE  Dopo una serie di insuccessi, i francesi furono 
sconfitti nella battaglia di Pavia del 1525, nella quale lo stesso Francesco I cadde pri-
gioniero. L’imperatore insediò nel Ducato di Milano, come vassallo, Francesco II Sforza. 
La vittoria di Pavia fu dovuta non solo ai cospicui mezzi finanziari di cui disponeva 
l’imperatore (cominciava proprio allora ad affluire il fiume d’oro delle miniere ame-

La cattura di 
Francesco I durante 
la battaglia di 
Pavia
[arazzo, 1528-31; 
Museo Nazionale 
di Capodimonte, 
Napoli]



C15  La Riforma e il progetto imperiale di Carlo V 391

ricane), ma anche all’adozione, da parte dell’esercito spagnolo, di un nuovo modo di 
combattere. Carlo V impiegò, infatti, in misura massiccia, la fanteria, ovvero truppe 
che combattevano a piedi, armate di archibugio e di lunghe picche. Gli archibugieri 
creavano ampi vuoti nelle schiere della cavalleria nemica lanciate all’attacco e si riti-
ravano protetti da un quadrilatero di picchieri, che poi avanzavano: i cavalli dei nemici 
andavano a infilzarsi nel muro delle picche, mentre i cavalieri venivano disarcionati e 
finiti a colpi di spada. Terminato lo scontro, la formazione di archibugieri e picchieri si 
ricomponeva, pronta a fronteggiare un nuovo assalto. Deportato in Spagna, lo sconfit-
to monarca francese fu costretto a firmare il trattato di Madrid (1526) con il quale, in 
cambio della libertà, s’impegnò a concedere a Carlo V Milano e la Borgogna. L’Europa 
assistette sorpresa e impaurita al trionfo di Carlo V: il “fantasma” dell’Impero era di-
ventato realtà e quel sovrano sembrava davvero in grado di riunire il mondo cristiano 
sotto il suo dominio. Tuttavia, tornato in patria, Francesco I sostenne che il trattato di 
Madrid gli era stato estorto e di non avere alcuna intenzione di rispettarlo. La Borgogna 
restò in mani francesi e lo scontro tra le due potenze proseguì con accanimento.

	 	 LA RIPRESA DELLA GUERRA  Nel 1526 Francesco I diede vita a un’alleanza 
antiasburgica, la Lega di Cognac, cui aderirono tutte le potenze contrarie all’eccessivo 
rafforzamento di Carlo V: Firenze, Venezia, il Ducato di Milano (che cercava di sottrarsi 
al suo troppo invadente protettore), Genova e l’Inghilterra di Enrico VIII, la quale in un 
primo momento era stata alleata dell’imperatore ma ora era intimorita dalla prospet-
tiva di diventare la piccola appendice nordica di un impero gigantesco. Aderì alla lega 
anche il papa Clemente VII (1523-34), della famiglia dei Medici, che pure era stato tra i 
maggiori sostenitori di Carlo V, quando l’imperatore si era impegnato a fondo nel difen-
dere il cattolicesimo dagli attacchi di Martin Lutero. Ora, però, i successi troppo rapidi 
dell’imperatore avevano ravvivato nel pontefice i timori di tutti i papi: un impero troppo 
potente nella penisola avrebbe soffocato i territori dello Stato della Chiesa.

	 	 IL SACCO DI ROMA  L’adesione di papa Clemente VII alla lega contro l’impe-
ratore ebbe gravissime conseguenze. Nel maggio 1527 un esercito di 12 mila mercena-
ri al servizio di Carlo V, radunato nel Tirolo meridio-
nale, scese in Italia, ma presto, a causa del mancato 
pagamento per il loro servizio, i mercenari posero di 
loro iniziativa l’assedio a Roma e la occuparono. La 
maggior parte di queste schiere era composta da lan-
zichenecchi tedeschi (dalle parole tedesche Land e 
Knecht, letteralmente ‘servo del paese’), ben noti per 
la ferocia nel combattere, ma anche per la loro appas-
sionata fede luterana e l’odio accanito verso la Chiesa 
romana: di fronte alle esigenze della guerra, infatti, 
il cattolicissimo imperatore non aveva esitato a mo-

Archibugio   
Prima arma da fuoco 
portatile e capace 
di garantire un buon 
grado di precisione 
nel tiro.

Il Sacco  
di Roma

EV
EN

TI

Erhard Schoen, Compagnia militare di lanzichenecchi, XVI sec. 
[Herzog Anton Ulrich Museum, Braunschweig (Germania)]



392 U4 L’Europa cristiana divisa

bilitare truppe protestanti. Il pontefice, asserragliato in Castel Sant’Angelo, assistette 
impotente al saccheggio della città e infine, costretto alla resa, restò in balia dell’eser-
cito di occupazione. Era dai tempi del famoso Sacco di Alarico del 410 d.C. che Roma 
non subiva un simile affronto. L’impressione in Europa fu enorme, nel mondo cattolico 
prevalsero lo stupore e lo sgomento. Nei paesi dove la Riforma aveva trionfato, l’avveni-
mento fu invece interpretato come il segno tangibile della punizione divina abbattutasi 
sulla corrotta sede del papato. Nel resto della penisola il Sacco di Roma provocò lo sgre-
tolamento della Lega di Cognac e la perdita di numerosi territori per lo Stato pontificio. 
I Medici, alla cui famiglia il papa apparteneva, furono cacciati ancora una volta da 
Firenze dove fu ripristinata la Repubblica [>10 6]. Dopo un’attesa che sembrò eterna e 
una laboriosa trattativa, l’occupazione di Roma fu tolta nel febbraio 1528.

	 	 L’ITALIA SOTTO IL CONTROLLO SPAGNOLO  A conclusione della guerra 
che aveva visto combattere le forze imperiali contro la Lega di Cognac, fu stipulato, nel 
1529, il trattato di Barcellona, con il quale si perfezionarono le trattative che avevano 
portato alla liberazione di Clemente VII da Castel Sant’Angelo e all’allontanamento da 
Roma dei lanzichenecchi. Con il trattato, al papa venivano restituite tutte le terre che 
gli erano state sottratte e offerte le forze militari necessarie per ripristinare in Firenze il 
governo dei Medici, mentre l’imperatore ottenne l’incoronazione dalle mani del papa, 
che avvenne nel 1530 a Bologna, nella basilica di San Petronio, al cospetto dei rappre-
sentanti di quasi tutti gli Stati italiani, consacrando la sua egemonia in Italia. Anche 
Francesco I, infatti, aveva dovuto venire a patti: nello stesso 1529 la pace di Cambrai 
sancì che il Ducato di Milano, temporaneamente retto da Francesco II Sforza, era asse-
gnato all’Impero, mentre la Borgogna restava in mano francese.

Gaspard de Crayer, 
Clemente VII 
incorona Carlo V 
d’Asburgo nella 
Chiesa di San 
Petronio a Bologna, 
XVII sec. 
[Musée Ingres-
Bourdelle, 
Montauban]



C15  La Riforma e il progetto imperiale di Carlo V 393

3		 Ancora guerra: la Francia  
e l’Impero nell’orizzonte euromediterraneo 

	 	 FRANCESCO I ALLEATO DI SOLIMANO IL MAGNIFICO  Mentre Carlo V ce-
lebrava i successi del trattato di Barcellona e della pace di Cambrai, che gli riconosce-
vano un dominio indiscusso nella penisola italiana, le armate dell’Impero ottomano di 
Solimano il Magnifico cingevano d’assedio, anche se senza successo, le mura di Vienna 
e i pirati barbareschi guidati da Khair-ad-din il Barbarossa si installavano ad Algeri e, 
pochi anni dopo, a Tunisi [>12 3]. Già dopo la sconfitta di Pavia, nel 1525, Francesco I 
era entrato in contatto con Solimano per cercare nuovi alleati e nuove forze per con-
trastare la potenza di Carlo V. Nel 1535, morto il duca di Milano Francesco II Sforza, le 
truppe imperiali occuparono il Ducato, come previsto dalla pace di Cambrai. Per tutta 
risposta, il re di Francia attaccò e occupò gran parte del Ducato di Savoia, a cavallo dei 
valichi alpini tra Francia e Italia, per avere libera la strada verso Milano. Carlo V reagì 
invadendo la Provenza, nella Francia meridionale. 

È esattamente in questo momento che Francesco I stipulò un formale trattato di allean-
za franco-ottomana grazie al quale la flotta turca operò nel Mediterraneo in accordo 
coi francesi, arrivando ad attaccare e depredare le coste spagnole. Carlo V cercò di rie-
quilibrare questa mossa alleandosi a sua volta con l’Impero safavide di Persia, nemico 
degli Ottomani, dei quali minacciava la frontiera mediorientale. Insieme all’espansione 
sugli oceani seguita alla scoperta del Nuovo Mondo, queste vicende rappresentarono 
una ulteriore opportunità di presenza delle potenze europee al di fuori del continente e 
suscitarono anche grande scalpore [>13 1]: non solo l’Europa era lacerata dalla Riforma 
protestante, ma due sovrani cristiani, l’uno contro l’altro, si alleavano con due grandi 
imperi musulmani. La plurisecolare distinzione tra cristiani e infedeli era messa in di-
scussione. L’idea stessa di Cristianità, con la quale durante l’età medievale si indicava 
comunemente l’insieme delle popolazioni cattoliche del continente in contrapposizione 
al mondo degli infedeli, viene sostituita gradatamente dall’idea di Europa: un’idea non 
solo geografica, ma anche politica e storica.

	 	 CARLO V CONTRO SOLIMANO IL MAGNIFICO  In concomitanza con l’al-
leanza franco-ottomana, nel 1535 Carlo V lanciò un’offensiva contro le basi dei pirati 
barbareschi in Nord Africa. Partito da Cagliari con una spedizione imponente, espugnò 
Tunisi e fece ritorno, in trionfo, a Trapani recando con sé decine di migliaia di cristiani 
che erano stati razziati e ridotti in schiavitù dai pirati barbareschi. 

Nel frattempo, il pontefice Paolo III (1534-49) aveva deciso che era il momento di in-
tervenire sia nella questione religiosa tra cattolici e luterani sia nella guerra contro i 
turchi. Per questo, nel 1538, da una parte promosse la tregua di Nizza tra le potenze 
cattoliche di Impero e Francia, dall’altra favorì l’allestimento di una potente flotta cri-
stiana per attaccare il temutissimo Khair-ad-din, il Barbarossa [>12 3]. Ma nonostante 
la superiorità delle forze in campo, lo schieramento cristiano, composto da navi spa-
gnole, veneziane, genovesi, pontificie, fu in larga parte distrutto dai Turchi a Prevesa, 



394 U4 L’Europa cristiana divisa

località costiera a sud dell’isola greca di Corfù. Carlo V cercò allora di ripetere l’impresa 
di Tunisi attaccando in forze nel 1541 Algeri, la più forte delle basi barbaresche. L’esito 
fu catastrofico: dopo un primo sbarco, coronato da successo, una tempesta disperse la 
flotta cristiana mentre i turchi difensori di Algeri partirono al contrattacco: lo stesso 
imperatore rischiò di essere catturato e fu salvato dall’intervento tempestivo dei Cava-
lieri di Malta. Incoraggiato dalla sconfitta di Carlo V in Nord Africa, Francesco I ruppe 
la tregua di Nizza e riprese le armi, sempre coadiuvato dalle forze ottomane. Nel 1543 
si verificò un episodio simbolicamente molto significativo: una flotta franco-ottomana 
guidata dal Barbarossa partì dal porto francese di Marsiglia e attaccò e saccheggiò Nizza, 
la città della tregua; la squadra ottomana si ritirerà poi nel porto francese di Tolone 
concessogli come base. La partita del Mediterraneo era per il momento chiusa: per un 
trentennio sarà un “lago turco”. 

	 	 UNA PACE FRAGILE  Nonostante la fruttuosa alleanza con i Turchi, Francesco I 
uscirà per l’ennesima volta sconfitto nella guerra contro Carlo V. L’imperatore si alleò 
con il re di Inghilterra Enrico VIII, il quale inviò un corpo militare sulla costa francese 
mentre due eserciti imperiali attaccavano dalle Fiandre e dalla Germania puntando 
su Parigi. Il sovrano francese fu costretto a venire a patti. Nel 1544 la pace di Crépy 
confermò sostanzialmente la situazione stabilitasi un decennio prima, assegnando ai 
francesi la Savoia e gran parte del Piemonte e all’Impero il Ducato di Milano. Tre anni 
dopo, Francesco I morirà senza avere mai cessato di progettare la riscossa contro il ne-
mico con cui si era battuto, senza essere mai definitivamente sconfitto, per oltre un 
ventennio. Il successore di Francesco I, Enrico II (1547-59), riprenderà la guerra ma 
questa volta il teatro principale sarà la Germania dove la Corona francese si schiererà 
con i principi protestanti contro Carlo V. 

L’assedio della città 
di Algeri nel 1541, 
visto dal mare con 
velieri che sparano 
con i cannoni
[incisione, 1542; 
Rijksmuseum, 
Amsterdam]



C15  La Riforma e il progetto imperiale di Carlo V 395

	 LA FINE DELL’IMPERO DI CARLO V

4		 Il tramonto  
del progetto imperiale di Carlo V

	 	 LA PACE COI PROTESTANTI  Nel 1547 le forze imperiali sconfissero a Mühlberg 
i principi luterani della Lega di Smalcalda, che a quel punto si sciolse. Ma alla vittoria 
militare non fece seguito alcuna ricomposizione della frattura protestante e, anzi, i 
principati protestanti tedeschi saldarono l’alleanza con la Francia. Carlo V pensò allo-
ra di risolvere diplomaticamente il conflitto in Germania e nel 1555 stipulò la pace di 
Augusta tra Impero e protestanti, con la quale veniva sancita ufficialmente la divisio-
ne di fatto della Germania tra cattolici e luterani. In precedenza tutti i cristiani europei 
erano uniti da una sola fede, da riti comuni, da una comune obbedienza alla Chiesa di 
Roma. I sovrani potevano scontrarsi e magari prendere le armi uno contro l’altro, ma 
i loro sudditi erano tutti cattolici – tranne alcuni gruppi minori ed emarginati, come 
gli ebrei. 

Con la pace di Augusta s’imponeva, invece, una tendenza del tutto diversa: que-
sta infatti sanciva il principio del cuius regio eius religio (‘La religione corri-
sponda a quella di chi possiede il paese’), in virtù del quale i sudditi erano tenuti 
a seguire la confessione religiosa del loro principe, con il risultato che non di 
rado dovettero passare più volte da una confessione all’altra in rapporto 
al succedersi dei principi. Ai sudditi dissidenti veniva concesso il dirit-
to di migrare verso un territorio che aveva adottato la loro confessio-
ne religiosa. Ad Augusta si decise anche di regolamentare il problema 
delle confische dei beni della Chiesa da parte dei protestanti, che furo-
no riconosciute valide se compiute entro il 1552. Per la prima volta 
nella storia dell’Occidente cristiano due confessioni, la cattolica e 
la luterana, ottenevano pari riconoscimento legale. Le confessioni 
protestanti minoritarie [>16 1] furono tuttavia escluse dall’accordo. 

Divisione dei territori 
tedeschi tra cattolici 

e luterani

Spagna, territori 
italiani, Fiandre, 

Paesi Bassi e colonie 
americane

Corona imperiale, 
territori asburgici, 

Boemia e Ungheria

Spagna: egemonia 
sull’Italia

Francia: città  
piemontesi, marchesato 
di Saluzzo, Toul, Metz e 

Verdun

Pace di Augusta  
(1555)

Cuius regio eius  
religio

suo figlio  
Filippo II 

suo fratello  
Ferdinando I

Abdicazione  
di Carlo V 

(1556) 
a favore di

Pace di  
Cateau-Cambrésis 

(1559)

L’imperatore Carlo V
[busto in 
alabastro, XVI sec.; 
Kunsthistorisches 
Museum, Vienna]



396 U4 L’Europa cristiana divisa

	 	 L’ABDICAZIONE DI CARLO V E LA DIVISIONE DELL’IMPERO  Con la pace di 
Augusta del 1555 Carlo V aveva rinunciato a imporre in Germania l’egemonia dell’Im-
pero in campo religioso cedendo a una più ragionevole politica di equilibrio e di com-
promesso. Un passo ulteriore e ben più clamoroso fu compiuto dall’imperatore l’anno 
dopo, quando abdicò dividendo l’Impero in due tronconi: al fratello Ferdinando I (1556-
64) lasciò la Corona imperiale, le terre ereditarie degli Asburgo, le Corone di Boemia e 
di Ungheria; al figlio Filippo II (1556-98) lasciò il Regno di Spagna con Milano e i tre 
Viceregni di Napoli, Sicilia, Sardegna, le colonie americane e i Paesi Bassi. Dopo aver 
compiuto questo atto Carlo si ritirò nei pressi di un monastero spagnolo fino alla morte, 
che sopraggiunse nel 1558. Con l’atto clamoroso dell’abdicazione, l’imperatore, che 
aveva lottato per circa un quarantennio per rianimare il sogno dell’Impero universale, 
dichiarava ufficialmente il proprio fallimento. Questo lucido riconoscimento fu tutta-
via l’estrema manifestazione della sua capacità di visione politica.

	 	 LA PACE DI CATEAU-CAMBRÉSIS  La guerra tra Francia e Impero ebbe uno 
strascico nello scontro tra il monarca francese Enrico II e il re di Spagna Filippo II, allea

Milano

Firenze

Avignone

Praga

Cateau-Cambrésis

territori dell’Impero ottomano

domìni spagnoli

domìni degli Asburgo d’Austria

con
ni dell’Impero romano germanico

MARE
DEL

NORD
MAR

BALTICO

MAR
NERO

OCEANO
ATLANTICO

M A R M E D I T E R R A N E O

REGNO
DI

SCOZIA

REGNO
DI NORVEGIA

REGNO
DI

DANIMARCA

REGNO
DI

FRANCIA

REGNO 
DI

SPAGNA

MAROCCO ALGERIA

TUNISIA

RE
G

N
O

 D
EL

PO
RT

O
G

ALL
O

REGNO
DI SVEZIA

PAESI
DELL’ORDINE
TEUTONICO

IMPERO
RUSSO

GRANDUCATO
DI LITUANIA

DUCATO
DI

PRUSSIA

REGNO
DI

POLONIA
UCRAINA

TRANSILVANIA

MOLDAVIA

CRIMEA

VALACCHIA

BULGARIA

IMPERO
OTTOMANO

CRETA
CIPRO

UNGHERIA

REGNO
DI 

NAPOLI

REGNO
DI 

SICILIA

REGNO
DI 

SARDEGNA

STATO
DELLA
CHIESACORSICA

REPUBBLICA
DI GENOVA

SVIZZERA
LORENA

IMPERO
ROMANO

GERMANICO

PAESI
BASSI

BRANDEBURGO

BOEMIA

AUSTRIA

M
O

RA
VI

A

RE
G

N
O

 D
’U

N
G

H
ER

IA

SLESIA

BOSNIA

IR
LANDA

REGNO
D’INGHILTERRA

	 L’EUROPA DOPO CATEAU-CAMBRÉSIS

Milano

Firenze

Avignone

Praga

Cateau-Cambrésis

territori dell’Impero ottomano

domìni spagnoli

domìni degli Asburgo d’Austria

con
ni dell’Impero romano germanico

MARE
DEL

NORD
MAR

BALTICO

MAR
NERO

OCEANO
ATLANTICO

M A R M E D I T E R R A N E O

REGNO
DI

SCOZIA

REGNO
DI NORVEGIA

REGNO
DI

DANIMARCA

REGNO
DI

FRANCIA

REGNO 
DI

SPAGNA

MAROCCO ALGERIA

TUNISIA

RE
G

N
O

 D
EL

PO
RT

O
G

ALL
O

REGNO
DI SVEZIA

PAESI
DELL’ORDINE
TEUTONICO

IMPERO
RUSSO

GRANDUCATO
DI LITUANIA

DUCATO
DI

PRUSSIA

REGNO
DI

POLONIA
UCRAINA

TRANSILVANIA

MOLDAVIA

CRIMEA

VALACCHIA

BULGARIA

IMPERO
OTTOMANO

CRETA
CIPRO

UNGHERIA

REGNO
DI 

NAPOLI

REGNO
DI 

SICILIA

REGNO
DI 

SARDEGNA

STATO
DELLA
CHIESACORSICA

REPUBBLICA
DI GENOVA

SVIZZERA
LORENA

IMPERO
ROMANO

GERMANICO

PAESI
BASSI

BRANDEBURGO

BOEMIA

AUSTRIA

M
O

RA
VI

A

RE
G

N
O

 D
’U

N
G

H
ER

IA
SLESIA

BOSNIA

IR
LANDA

REGNO
D’INGHILTERRA



C15  La Riforma e il progetto imperiale di Carlo V 397

to con l’Inghilterra. Il conflitto ebbe come teatro principale la Francia settentrionale: 
l’esercito spagnolo, guidato dal duca di Savoia Emanuele Filiberto, riportò una gran-
de vittoria sui francesi nella battaglia di San Quintino del 1557. L’alleanza marittima 
franco-ottomana con Solimano il Magnifico fu rinnovata da Enrico II e fruttò nel 1553 
l’occupazione della Corsica, strappata alla Repubblica di Genova, che fu tuttavia tem-
poranea. Le due potenze, in lotta da quasi quarant’anni, erano ormai logore, le loro fi-
nanze erano dissestate, il morale degli eserciti prostrato. Si giunse a un’ennesima pace, 
che fu conclusa a Cateau-Cambrésis nel 1559 e che regolò gli equilibri politici italiani 
ed europei per circa mezzo secolo: alla Spagna fu riconosciuto il dominio sull’Italia, 
alla Francia il possesso di alcune città del Piemonte (fra cui Torino) e del confinante 
Marchesato di Saluzzo. La Savoia fu attribuita a Emanuele Filiberto di Savoia. Nel 1555 
aveva concluso la sua gloriosa storia la Repubblica di Siena che, alleata dei francesi, fu 
assediata ed espugnata dalle forze dei fiorentini e dell’Impero e assegnata a Cosimo I dei 
Medici (duca di Firenze 1537-69 e granduca di Toscana 1569-74). Restarono escluse 
le fortezze costiere di Talamone, Orbetello, Porto Santo Stefano, Porto Ercole, e Anse-
donia che andarono a costituire lo Stato dei Presìdi sotto il controllo spagnolo a prote-
zione delle rotte tra Spagna, Napoli e Sicilia. L’esercito e il governo senesi, riparati nella 
vicina Montalcino, continuarono però a combattere fino al 1559. 

La pace di 
Cateau-
Cambrésis, 
1559
[Archivio di Stato, 
Siena]

Filippo II di 
Spagna ed 
Enrico II di 
Francia si 
abbracciano 
e si stringono 
la mano per 
suggellare la 
pace di Cateau-
Cambrésis.



398 U4 L’Europa cristiana divisa

5		 Ascesa e caduta del sogno  
della monarchia universale

	 	 LA RINASCITA DELL’IDEA IMPERIALE  La folgorante parabola di Carlo V ave-
va dato nuovo vigore all’antica idea di Impero, che sembrava ormai definitivamente 
tramontata, insieme con l’idea di una Cristianità unita e rinnovata. L’imperatore e i 
suoi consiglieri s’impegnarono nel diffonderla, la propagandarono, cercarono di ren-
derla un ideale vivo e creativo. Molti finirono per crederci e sognarono che di nuovo ci 
fosse un imperatore signore del mondo. Lo disse apertamente il cancelliere di Carlo V, 
Mercurino Arborio da Gattinara (1465-1530), all’indomani dell’elezione del suo so-
vrano al trono imperiale:

Sire, poiché Dio vi ha concesso la prodigiosa grazia 
di elevarvi sopra tutti i re e i principi della Cristia-

nità, ad una potenza che fino ad oggi ebbe soltanto il 

vostro predecessore Carlo Magno, voi siete nel cam-
mino della monarchia universale, della riunione della 
Cristianità sotto un solo pastore.

	 	 DA DANTE AD ARIOSTO  Mercurino da Gattinara riprendeva, riveduto e ag-
giornato, l’antico sogno espresso da Dante Alighieri nel De Monarchia (III, 15) e in 
altre opere: il benessere dell’umanità poteva essere assicurato soltanto sotto un unico 
monarca, che garantisse la pace e la tranquillità universali e fosse diretta espressione 
della volontà divina:

L’ineffabile Provvidenza ha posto davanti all’uomo 
come mete da raggiungere due fini: la felicità di 

questa vita [...] e la felicità della vita eterna [...]. Arri-
viamo alla prima per mezzo degli insegnamenti della 
filosofia [...]; arriviamo alla seconda per mezzo degli 
insegnamenti dello Spirito santo [...]. Tuttavia, l’avidi-
tà umana farebbe dimenticare mete e mezzi se gli uo-
mini [...] non fossero tenuti a freno nel loro cammino 
quaggiù. Per questo fu necessario dare all’uomo due 
guide in vista del loro duplice fine: il sommo pontefice 
[...] e l’imperatore [...]. E, siccome a questo porto del-
la felicità umana nessuno o pochi potrebbe giungere, 
se il genere umano, calpestate le allettanti tentazioni 
della cupidigia, non trovasse libertà e pace, ecco che 
questo è lo scopo al quale deve mirare con tutte le 

sue forze quel tutore del mondo che si chiama Princi-
pe Romano [l’imperatore]: far sì che in questa aiuola 
mortale si viva in pace e con libertà. [...] È necessa-
rio perché si possano applicare utilmente i princìpi di 
pace e libertà [...] che il tutore del mondo sia stabilito 
da chi ha la visione diretta e immediata della totale 
disposizione dei cieli [...]. Se è così, solo Dio elegge, solo 
Dio conferma.

INTERROGARE LA FONTE 

1.  Quali sono le due autorità universali sotto la cui guida l’umanità 
può trovare la felicità?
2.  Quale compito Dante assegna all’imperatore?
3.  Da quali affermazioni di Dante si evince che egli pone il papa e 
l’imperatore sullo stesso piano?

Carlo V, dopo due secoli, sembrava poter realizzare quel sogno. Sotto la viva impressio-
ne della consacrazione imperiale avvenuta nel 1530 dalle mani stesse del pontefice, 
Ludovico Ariosto, nell’Orlando furioso (XV, 23-26), inserì un’articolata celebrazione 
della nuova età inaugurata dall’imperatore asburgico sotto forma di profezia per bocca 
di Andronica, una fata, simbolo della virtù della fortezza, giunta in aiuto di Astolfo 
prigioniero della maga Alcina:



C15  La Riforma e il progetto imperiale di Carlo V 399

Nei versi di Ariosto la scoperta del Nuovo Mondo, che proprio sot-
to l’Impero di Carlo V cominciava a entrare sotto il dominio di un 
sovrano cristiano, rispondeva a un progetto provvidenziale espres-
sione della volontà divina. Secondo un’antica profezia, infatti, Dio 
aveva voluto mantenere ignote le terre poste al di là delle Colonne 
d’Ercole fino all’avvento di un sovrano, il più giusto e saggio dopo 
l’imperatore romano Augusto, che avrebbe governato su tutto il 
mondo: quel sovrano, naturalmente, era Carlo V. Ad accreditare 
il fatto di essere veramente l’“uomo della Provvidenza”, Carlo co-
struì il suo stemma posizionando l’aquila asburgica al centro, due 
colonne – simbolo delle Colonne d’Ercole – ai lati, con sopra il mot-
to «plus ultra»,  ovvero “oltre le Colonne d’Ercole”.

	 	 MITO E REALTÀ DEL PROGETTO IMPERIALE  La diffusione del mito imperiale 
tra i contemporanei di Carlo V si spiega con l’esigenza di ordine, con un desiderio di 
equilibrio e di armonia che si faceva tanto più acceso quanto più il mondo intorno 
appariva incerto e privo di stabili punti di riferimento: la crisi della Chiesa, lacerata da 

Veggio la santa croce, e veggio i segni / imperial nel 
verde lito eretti: / veggio altri a guardia dei battu-

ti legni, altri all’acquisto del paese eletti: / veggio da 
dieci cacciar mille, e i regni / di là da l’India ad Aragon 
suggetti; e veggio i capitan di Carlo quinto, / dovunque 
vanno, aver per tutto vinto. // Dio vuol ch’ascosa anti-
quamente questa / strada sia stata, e ancor gran tem-
po stia; [...] e serba a farla al tempo manifesta, / che 
vorrà porre il mondo a monarchia, / sotto il più saggio 
imperatore e giusto, / che sia stato o sarà mai dopo 
Augusto. // Del sangue d’Austria e d’Aragon io veg-
gio / nascer sul Reno alla sinistra riva / un principe, al 
valor del qual pareggio / nessun valor, di cui si parli o 
scriva. / Astrea veggio per lui riposta in seggio, anzi di 
morta ritornata viva, / e le virtù che cacciò il mondo, 
quando / lei cacciò ancora, uscir per lui di bando. // 
Per questi merti la Bontà suprema / non solamente di 
quel grande impero / ha disegnato ch’abbia diadema / 
ch’ebbe Augusto, Traian, Marco e Severo; / ma d’ogni 
terra [...] /: e vuol che sotto a questo imperatore / solo 
un ovile sia, solo un pastore.

Vedo la santa croce e le insegne imperiali erette 
sulle verdi sponde [del Nuovo Mondo]: vedo alcu-

ni messi a guardia delle navi battute [dalle onde], altri 
inviati a conquistare i paesi scelti: vedo dieci [conqui-
stadores] mettere in fuga migliaia di uomini, e i regni 
delle Indie occidentali sottomessi alla Spagna; e vedo 
i capitani di Carlo V, dovunque vanno, aver vinto dap-
pertutto. Dio vuole che questa rotta [per le Americhe] 
sia stata nascosta sin dai tempi antichi; [...] e aspetta 
di svelarla al mondo quando vorrà metterlo sotto la 
monarchia dell’imperatore più saggio e giusto che ci 
sia stato prima o ci sarà dopo l’imperatore Augusto. 
Dal sangue di Austria e Spagna vedo nascere sulla 
riva sinistra del Reno un principe, il valore del qua-
le stimo superiore a qualunque valore di cui si parli o 
scriva. Vedo Astrea [dea della giustizia] da lui rimessa 
in trono, ritornata viva da morta che era, e le virtù 
che il mondo cacciò, quando cacciò anche lei, ritorna-
re dall’esilio grazie a lui. Per questi meriti la suprema 
bontà di Dio ha stabilito che [Carlo V] abbia non solo 
la corona degli imperatori romani Augusto, Traiano, 
Marco Aurelio e Settimio Severo, ma di ogni terra [...]: 
e vuole che sotto questo imperatore uno sia l’ovile, 
uno sia il pastore.

INTERROGARE LA FONTE

1.  Da quali espressioni si evince che Ariosto attribuisce 
all’imperatore Carlo V il compito di rappresentare un’autorità 
universale, in campo sia religioso che politico? 
2.  Quale valore simbolico assume secondo te il richiamo ad Astrea, 
dea della giustizia, nel contesto politico e religioso che aveva 
caratterizzato il ’400? 

Lo stemma imperiale  
di Carlo V



400 U4 L’Europa cristiana divisa

scissioni e ribellioni, il tramonto del mondo feudale e dei vecchi valori, tutto concorreva 
a rafforzare la speranza in un potere forte e unificante, che avrebbe retto il mondo. 

Pur essendo presente nella coscienza dei contemporanei come mito e come “fanta-
sma”, dal punto di vista concretamente politico l’Impero era una missione impossibile. 
Nella realtà dei fatti l’imperatore non conseguì alcuno dei risultati che si era prefisso ad 
eccezione di quello, certo importantissimo, di imporre il controllo imperiale in Italia: 
decenni di guerra col Regno di Francia non avevano portato a ridimensionare l’avver-
sario in modo definitivo; la gara con l’Impero ottomano per la supremazia nel Mediter-
raneo era stata persa completamente; l’unità politica e religiosa della Germania si era 
rivelata impossibile; gli stessi domìni nel Nuovo Mondo – lo abbiamo visto nel caso della 
battaglia di Las Casas a favore delle popolazioni nelle colonie americane [>13 4] – erano 
troppo lontani perché l’imperatore potesse imporre la propria voce. Le terre e le società 
che Carlo V si trovò a governare erano un agglomerato imponente ma informe di popoli 
diversi per tradizione, per cultura, per lingua, per forma di organizzazione politica e 
soprattutto dispersi geograficamente, senza continuità territoriale. L’unico vincolo tra 
le varie regioni era offerto dalla persona stessa dell’imperatore. Mentre la realtà politica 
europea aveva da tempo chiaramente indicato che il futuro apparteneva alle monar-
chie accentrate e compatte, l’Impero appariva, nella sua disarticolata grandezza, come 
un residuo del passato, un fossile più che un organismo capace di nuova vita.

Allegoria del regno 
di Carlo V, XVI sec.
Nel dipinto, Carlo 
siede in trono fra le 
Colonne d’Ercole; 
fra le sue gambe 
l’aquila asburgica 
tiene nel becco il 
laccio che lega i 
suoi rivali: da sinistra, 
Solimano I,  
il papa Clemente VII,  
Francesco I di 
Francia, il Duca di 
Cleves, il Duca di 
Savoia e Filipppo I 
d’Assia.



401C15  La Riforma e il progetto imperiale di Carlo V

Capitolo 15 

RIORGANIZZARE ESPORRE

CARLO V  Eletto imperatore nel 1519, Carlo V re-
gnò su un vasto Impero che comprendeva la Spagna, 
Napoli, la Sicilia, la Sardegna e le colonie americane; 
le terre degli Asburgo in Austria e Boemia, Fiandre e 
Paesi Bassi. Da subito perseguì il progetto di restau-
razione dell’autorità imperiale sull’Europa che 
tuttavia naufragò in primo luogo a causa della com-
petizione con la Francia per il controllo del Ducato 
di Milano. Sconfitto Francesco I nel 1525, Carlo V 
insediò a Milano Francesco II Sforza, come suo vas-
sallo. Il re di Francia diede allora vita a un’alleanza 

antiasburgica (Lega di Cognac, 1526), cui aderì an-
che il papa, ma che si ruppe quando nel 1527 mi-
gliaia di lanzichenecchi al servizio dell’imperatore 
saccheggiarono Roma. Nel 1529, la pace di Cambrai 
sanciva le rispettive sfere di influenza tra Carlo V, 
che conservava Milano, e Francesco I, che conser-
vava la Borgogna.

1 TEMPO/SPAZIO  Completa la tabella e usala per 
illustrare le tappe fondamentali del conflitto tra Carlo V e 
Francesco I.

LA MINACCIA DELL’IMPERO TURCO  A 
contrastare l’egemonia di Carlo V fu anche l’espan-
sione degli Ottomani che, con Solimano I il Magni-
fico, avevano raggiunto il cuore dell’Europa (Vienna 
nel 1529 e poi di nuovo nel 1532). La controffensiva 
di Carlo V nel Mediterraneo si risolse però, con la ri-
conquista di Tunisi (1534), in un successo effime-
ro. La pressione turca sull’Europa evidenziò anche il 
tramonto dell’idea di Cristianità, ben testimoniato 
dall’alleanza del re di Francia Francesco I con il sul-
tano in funzione antiasburgica. Alla morte del duca 
di Milano, Carlo V occupò quella regione, e ciò ri-
accese la lotta con la Francia, che ne uscì sconfitta 

anche per l’intervento, a fianco dell’imperatore, del 
re d’Inghilterra. Il re di Francia riuscì comunque a 
firmare una pace favorevole a Crépy nel 1544. 

2  NESSI E RELAZIONI  Argomenta intorno alla que-
stione proposta in un testo di circa 40 righe dal titolo: Quale 
valore riveste ancora nel ’500 l’ideale di un impero cristiano? 
Segui la scaletta proposta:
●	 il ruolo del papa nelle vicende politiche delle guerre d’Italia 

e il Sacco di Roma;
●	 il conflitto tra Carlo V e Francesco I, sovrani cristiani alleati 

di due Imperi musulmani;
●	 la nuova concezione geopolitica alla base dell’Europa 

moderna. 

DATA EVENTO CONSEGUENZE GEOPOLITICHE  

....................... Battaglia di Pavia ............................................................................................................................
...........................................................................................................................

....................... Trattato di Madrid Francesco I si impegna a cedere alla Spagna Milano e Borgogna

1526 ........................................................... Alleanza anti-asburgica promossa da Francesco I, cui aderì anche il papa 
Clemente VII

1527 ........................................................... ............................................................................................................................
...........................................................................................................................

....................... Trattato di Barcellona ............................................................................................................................
...........................................................................................................................

....................... Pace di Cambrai Assegnazione del Ducato di Milano all’Impero e della Borgogna alla Francia



L’Europa cristiana divisaU4402 L’Europa cristiana divisa

LA RIBELLIONE DI LUTERO  Quando nel 1517 
papa Leone X proclamò una vendita straordinaria di 
indulgenze (la remissione della pena comminata a 
un peccatore) per finanziare la costruzione della ba-
silica di San Pietro a Roma, Martin Lutero, monaco 
agostiniano tedesco, reagì pubblicando le 95 Tesi in 
cui condannava le indulgenze come strumento di sal-
vezza, basandosi su due princìpi: la giustificazione 
per fede, secondo cui la salvezza non dipende dalle 
opere ma dalla fede in Dio; il sacerdozio universale, 
che implicava un rapporto diretto del fedele con Dio e i 
testi sacri, senza la mediazione dei preti. Scomunicato 
dal papa (bolla Exsurge Domine, 1520), e condannato 
dall’imperatore nella Dieta di Worms (1521), Lutero 
fu costretto a rifugiarsi nel castello dell’elettore di Sas-
sonia, dove si dedicò alla traduzione in tedesco della 

Bibbia. Intanto le sue idee si caricarono di messaggi 
sociali e politici alimentando, in Germania, la guerra 
dei cavalieri (1521-23) e la guerra dei contadini, ini-
ziata nel 1524 sotto la guida del riformatore Müntzer: 
duramente represse, le rivolte furono condannate an-
che da Lutero. La spaccatura dei principi tedeschi tra 
cattolici e protestanti fu sancita dalla Confessione au-
gustana, un documento in cui veniva esposta la pro-
fessione di fede protestante (1530), e da un’alleanza 
militare, la Lega di Smalcalda (1931).

3  LESSICO/NESSI E RELAZIONI  Completa la 
mappa facendo attenzione al lessico specifico e usala per 
esporre cause e princìpi alla base della riforma promossa da 
Lutero, e le conseguenze sociali e politiche che questa ebbe 
in Germania.

IL TRAMONTO DEL PROGETTO IMPERIA-
LE  Se la persistenza dell’idea di Impero si spiega 
con il bisogno di un punto di riferimento, tanto più 
forte in un’epoca di crisi e lacerazioni, è pur vero 
che, nell’Europa degli Stati nazionali, era ormai su-
perata. Se ne rese conto lo stesso Carlo V, quando 
nel 1555 risolse il conflitto con i principi protestanti 
tedeschi dividendo, con la pace di Augusta, la Ger-
mania tra cattolici e luterani e affermando l’obbligo 
per i sudditi di seguire la confessione del loro sovra-
no (principio del cuius regio eius religio). Abdi-
cando, Carlo V (1556) divise l’Impero tra il fratello 
Ferdinando I (che ebbe la Corona imperiale) e il figlio 
Filippo II (Corona di Spagna): riconobbe così l’irrea-
lizzabilità dell’Impero universale. Uno strascico 

nella lotta tra Francia e Impero si ebbe con la guerra 
tra Enrico II, successore di Francesco I, e Filippo II, 
conclusasi con la pace di Cateau-Cambrésis (1559): 
alla Spagna fu riconosciuto il dominio sull’Italia, 
alla Francia le città piemontesi, il Marchesato di Sa-
luzzo, Toul, Metz e Verdun. Filippo II istituì il cosid-
detto Stato dei Presìdi, un insieme di fortezze lungo 
la costa toscana e nell’Isola d’Elba, a protezione delle 
rotte tra Napoli, la Sicilia e i porti liguri.

4  SPAZIO  Utilizza la mappa La fine dell’Impero di Car-
lo V (p. 395) per scrivere una didascalia di circa 20 righe 
a commento della carta L’Europa dopo Cateau-Cambrésis  
(p. 396) indicando gli obiettivi del progetto imperiale di Carlo 
V e le ragioni e le tappe del suo fallimento.

Giustificazione per 
.....................

Sacerdozio 
.....................

Sostituzione del clero con 
..................... eletti dalle 

comunità

..................... papale 
(.....................) e condanna 
imperiale (.....................)

Martin Lutero: 95 tesi contro 
le ..................... (1517)

Guerra dei contadini  
guidata da ..................... 

(1524-25)

Guerra dei .....................  
(1521-23)

Rivendicazioni sociali e 
.....................



C15  La Riforma e il progetto imperiale di Carlo V 403403

Il ritorno dell’Impero in Europa 
FARE STORIA 

L’elezione di Carlo V segnò il ritorno dell’istituzione impe-
riale in Europa. Nella storia del Medioevo e della prima 

età moderna, gli imperatori erano stati una presenza inco-
stante nella società; in particolare nel Basso Medioevo solo 
alcune figure si erano distinte per la capacità di incidere 
effettivamente sulla realtà (ad esempio, Enrico VII, celebra-
to da Dante come possibile restauratore dell’ordine politico, 
e Carlo IV di Lussemburgo). Ciò avveniva comunque in un 
quadro di progressiva diminuzione dell’influenza politica 
degli imperatori in un’età di rafforzamento delle monarchie 
europee e degli Stati regionali in Italia [>5 5]. 
Carlo V si distinse, in questo scenario, non solo per l’im-
mensa estensione dei territori che governava, ma anche 
per la capacità di condurre una politica imperiale di decisa 
autoaffermazione. Durante il suo regno l’imperatore tornò 
a essere una figura di primo piano per tutti gli attori politici 
dell’Europa, e non più marginale, di poco conto, trascurabi-
le. Per questo risultato, tuttavia, l’imperatore aveva bisogno 
di una rinnovata legittimazione politica: Carlo rappresenta-
va un potere istituzionale di lunga tradizione che però, in 
particolare dal punto di vista simbolico, aveva bisogno di 
consolidarsi. Nelle prossime pagine tratteremo quindi del 
modo in cui l’imperatore riuscì a costruire nell’immaginario 
collettivo l’idea della sua supremazia sociale e politica. A 
quali modelli si ispirava e perché si rivelarono efficaci? At-
traverso quali strumenti e persone Carlo riuscì ad affermare 
il suo potere nello scenario europeo del ’500? E quale im-
magine dell’Impero veicolarono le numerose rappresenta-
zioni del sovrano in Europa?
La storica Frances A. Yates mostra come l’impresa di Carlo V 
di restaurare un Impero fosse una novità per l’epoca, sia 
per le dimensioni di un territorio che si estendeva su larga 
parte d’Europa ma comprendeva ora anche i territori d’ol-
tremare, sia perché era intesa come restaurazione dell’isti-
tuzione medievale [>STO1]. 
Le influenze di Carlo furono molteplici, ma bisogna sotto-
lineare, in prima battuta, quella che Yates chiama «rifeu-
dalizzazione della fantasia», cioè la costruzione di un im-
maginario politico inspirato ai re e cavalieri medievali, e 

non ai protagonisti del mondo classico che gli intellettuali 
e i letterati del Rinascimento stavano riscoprendo. Tuttavia, 
Yates sottolinea anche che, proprio perché gli umanisti era-
no una parte importante della società colta del tempo, non 
mancarono, negli anni di Carlo, i tentativi di rifarsi all’Anti-
chità romana, come mostra l’opera dell’intellettuale spa-
gnolo Antonio Guevara.
La storica Elena Bonora ci parla invece del modo in cui fu 
ricevuto Carlo in Italia nel suo viaggio del 1535 [>STO2]. 
Per molti versi fu un soggiorno unico per la lunghezza, circa 
un anno, e le reazioni che suscitò nel multiforme mondo 
italiano. Da un lato, erano ancora vive le memorie del sac-
co di Roma del 1527, che rendevano inquietante una così 
forte presenza dell’imperatore in Italia; dall’altro, in alcuni 
soggetti si rinnovò la speranza di una figura super partes 
in grado di garantire la giustizia con equità. Ad esempio, la 
corte di Napoli costituiva per l’imperatore un punto d’ap-
poggio sicuro – mentre altri Stati italiani (Milano, Firenze) 
avevano situazioni interne più delicate e, quindi, non rap-
presentavano in quel momento interlocutori stabili. Tuttavia 
alcuni intellettuali – l’Ariosto, per esempio – parteciparono 
attivamente, attraverso le loro opere, alla costruzione di una 
nuova idea di Impero come tutore della giustizia, ma anche 
della fede cristiana.
Importanti strumenti per la costruzione di una nuova le-
gittimità erano anche le opere d’arte. Il ritratto di Carlo V 
commissionato a Tiziano ci mostra visivamente (e quindi 
tramite un linguaggio più accessibile a tutti rispetto alle 
opere di un intellettuale come Ariosto) la costruzione di 
un’idea di imperatore che si poneva in continuità con la 
cultura medievale, e quindi in contrapposizione con i gusti 
degli intellettuali umanisti [>DOC3]; allo stesso tempo, ven-
gono recuperati anche modelli classici e cristiani (come 
mostrano i riferimenti impliciti alla statuaria equestre di 
matrice imperiale romana e i rimandi alle rappresentazioni 
dei santi, come san Giorgio). Tiziano attingeva, così, a una 
molteplicità di modelli, che rispecchiano la società sfaccet-
tata e multiforme sulla quale l’imperatore coltivava l’ambi-
zione di governare.

ARTE



404 U4 L’Europa cristiana divisaU4404 L’Europa cristiana divisa

	F .A. Yates
		 L’idea di Impero di Carlo V

Grazie ai legami familiari, Carlo aveva ereditato vasti territori e unito i domìni asburgici, borgognoni e 
spagnoli, inclusi i possedimenti coloniali [>15 1]. I momenti decisivi per la rinascita di un’idea nuova 
di Impero universale furono però la vittoria su Francesco I e il sacco di Roma del 1527. In seguito a 
questi eventi, umanisti e letterati come Ariosto celebrarono il potere di Carlo V, sia “riaccendendo” ideali 
di “antica” marca ghibellina (filo-imperiale) e cavalleresca, sia evocando il ritorno all’Impero e alla 
monarchia universali in chiave cristiana [>15 5]. La storica britannica Frances A. Yates (1899-1981) fu 
tra i primi studiosi a occuparsi di storia culturale del Rinascimento, al Warburg Institute. Riprendiamo 
qui un brano dalla sua opera sull’idea di Impero nel ’500, nel quale Yates ricostruisce bene come il 
progetto imperiale di Carlo V fu percepito e promosso dagli intellettuali suoi contemporanei.  

[F.A. Yates, Astrea. 
L’idea di impero 

nel Cinquecento, 
Einaudi, Torino 1978, 

pp. 27-31]
ST

O
1

Può essere utile evocare rapidamente i legami familiari 
grazie ai quali Carlo V ereditò i più vasti territori retti in 

Europa da un unico monarca sin dai tempi di Carlo Magno. 
Dal padre ereditò i domini del duca di Borgogna, compresi 
i Paesi Bassi, e l’Austria; per parte di madre, figlia di Fer-
dinando e di Isabella1, diveniva re di Spagna, di Sicilia e di 
Sardegna. Così, quasi per caso, Carlo entrò in possesso di 
un’eredità che si stendeva dall’Europa centrale alle regioni 
germaniche, tanto da ricordare l’Impero carolingio2; men-
tre con il titolo di Sicilia otteneva nell’Italia meridionale la 
base da cui Federico II3 aveva saputo trarre tanto profitto; 
inoltre aggiungeva ai suoi domini la ricca monarchia di 
Spagna, di recente unificata, con i suoi vasti possedimenti 
coloniali nel continente appena scoperto di là dall’Atlan-
tico. Quando, nel 1519, morto suo nonno Massimiliano, 
i principi di Germania elessero Carlo al trono imperiale, ci 
si rese conto – alcuni con paura, altri con speranza – che 
questo imperatore, erede in Europa di regioni che collega-
vano (pur non coprendolo del tutto) l’intero territorio che 
un tempo era stato sotto l’Impero romano, e, di là dal mare, 
di terre sconosciute ai romani, avrebbe potuto far rivivere 
la pretesa universale del Sacro Romano Impero, avrebbe di 
fatto potuto divenire signore del mondo in un senso ancora 
più vasto di quanto non fosse stato concepito persino dai 
romani. Gli avvenimenti successivi non fecero che intensi-
ficare la pioggia dei doni prodigati su questo monarca dalla 
dea Fortuna. Il suo grande antagonista era il re di Francia, 
che non solo possedeva grandi ricchezze materiali e vasti 
territori, ma pretendeva anche di essere il vero discendente 
del franco Carlo Magno, e di avere quindi diritto alla sovra-
nità sull’Europa: una pretesa, questa, che veniva accettata 
in molti luoghi oltre i confini francesi, soprattutto in Italia, 
dove la monarchia francese aveva sempre rappresentato 

una speranza di salvezza alternativa all’influenza imperiale. 
Quando, nella battaglia di Pavia, nel 1525, le truppe impe-
riali sconfissero i francesi e catturarono lo stesso re France-
sco I, che divenne così prigioniero di Carlo V, sembrò che il 
portentoso destino dell’imperatore avesse ricevuto un’ulte-
riore conferma, poiché con quella vittoria non solo aveva 
sbaragliato la Francia ma anche l’Italia giaceva ai suoi pie-
di. Nel frattempo, a Roma il capo della monarchia spiritua-
le4 osservava con terrore lo svolgersi degli avvenimenti. La 
minaccia costituita per i territori papali dai legami – fra il 
regno di Sicilia e il Nord – come ai tempi di Federico II sta-
va ripresentandosi, e diveniva ora immediata con la grande 
vittoria degli imperiali. Quando poi, nei giorni terribili del 
1527 gli eserciti imperiali conquistarono e misero a sacco 
Roma, e lo stesso papa Clemente VII divenne prigioniero 
di Carlo, sembrò che l’Europa del secolo XVI – nonostan-
te le complesse influenze del Rinascimento e della Riforma, 
nonostante gli sviluppi del sentimento nazionale e delle 
moderne scuole di pensiero storiografico e politico – fosse 
tornata alla semplicità dello schema medievale di papato e 
Impero, e questa volta l’Impero aveva finalmente fatto pe-
sare a proprio favore il piatto di quella delicata bilancia. Il 
sacco di Roma da parte degli eserciti del nuovo Carlo Magno 
fu la tremenda risposta della storia al sogno degli umanisti 
italiani. Lo si considerasse realisticamente come l’ultima, e 
certo non la meno distruttiva delle invasioni barbariche, o 
apocalitticamente come il portentoso annunzio di una nuo-
va Legge, quell’avvenimento ripropose al centro dell’atten-
zione l’idea dell’impero universale. Carlo non pareva però 
rinnovare l’Impero romanizzato e ri-italianizzato cui aveva-
no aspirato gli umanisti, ma l’idea medievale di Impero, ac-
centrata sull’uomo del Nord che ne deteneva il titolo. Final-
mente gli eserciti del Sacro Romano Impero, la cui venuta 
tanto era stata sospirata da Dante5, il sognatore ghibellino, 
erano scesi dal settentrione su Roma, e l’avevano messa a 
sacco! Le idee dantesche venivano consapevolmente colti-

1.  Ferdinando d’Aragona (1479-1504) e Isabella di Castiglia 
(1474-1504), i sovrani che nel 1469 hanno unificato la 
monarchia spagnola [>9 3].

2.  >0 5.

3.  >4 4.

4.  Il papa.

5.  Dante Alighieri (1263-1321), nello scontro di epoca medievale 
fra Impero e papato, sosteneva il primo [>5 1 e >5 5].



C15  La Riforma e il progetto imperiale di Carlo V 405405

vate nel circolo di Carlo: il suo primo maestro e consiglie-
re, finché visse, l’italiano Mercurino Arborio di Gattinara 
[1465-1530], era uno studioso del De Monarchia6, e si at-
tendeva da Carlo V la realizzazione della speranza dantesca 
in una monarchia universale. Il vescovo spagnolo Antonio 
Guevara [ca. 1480-1545], predicatore di corte e storiogra-
fo dell’imperatore, scrisse un’opera sulla virtù imperiale e 
regia, il Relox de principes, che conobbe larga diffusione in 
tutta l’Europa. Guevara riprende le antiche argomentazioni 
che giustificano il governo dell’unico monarca attraverso 
analogie con il governo di uno solo nelle unità sociali più 
piccole. Erano state queste le giustificazioni ghibelline e 
dantesche per il governo del monarca universale. 

Ma la nuova propaganda imperiale si informava anche a 
multiformi influenze rinascimentali, riscontrabili nell’o-
pera di Guevara. Nel suo trattato egli imitò la forma delle 
meditazioni di Marco Aurelio7, il grande imperatore stoico, 
e proprio lo stoicismo, che aveva in Spagna una forte tradi-
zione, conobbe una grande ripresa nel Rinascimento, che 
nutriva un’appassionata ammirazione per autori come Se-
neca e Plutarco. Il pensiero stoico porta a una visione uni-
versalistica, e Marco Aurelio era il grande esempio dell’ide-
alismo e dell’universalismo stoico. […] Le gesta del nuovo 
Carlo Magno rievocavano […] la memoria del primo model-
lo di renovatio imperiale8, quello feudale e cavalleresco. Alla 
corte di Ferrara, il cui culto per le tradizioni cavalleresche 
era ben noto, Ariosto9 andava componendo la sua moderna 
epica cavalleresca, l’Orlando furioso, pubblicata per la prima 

volta nel 1516. L’argomento stesso del poema ariostesco, 
una ripresa del ciclo carolingio del secolo XII, fa rivivere 
l’idea medievale della translatio imperii10 al Nord con Carlo 
Magno, che alcune correnti dell’umanesimo italiano aveva-
no screditato come forma barbarizzata dell’Impero romano. 
Fin dalla prima ottava l’Orlando furioso conferma la transla-
tio imperii definendo Carlo Magno «re Carlo imperator ro-
mano». […] Nella terza edizione del 1532 il poema di Ario-
sto celebra infatti il nuovo Carlo Magno, Carlo V. Nel canto 
quintodecimo Astolfo ascolta il vaticinio del futuro Impero 
di Carlo V: la profetessa predice che il mondo verrà sottopo-
sto a monarchia universale da un principe che succederà 
al diadema «ch’ebbe Augusto, Traiano, Marco [Aurelio] e 
Severo». Egli nascerà dall’unione delle case d’Austria e d’A-
ragona, e grazie a lui Astrea11, la Giustizia, sarà «riposta in 
seggio» assieme a tutte le altre virtù fìno allora cacciate dal 
mondo.

Rinasce dunque, proprio in Italia, il ghibellinismo12. Le pa-
role di Ariosto si possono paragonare a quelle con cui Dante 
aveva salutato l’imperatore Enrico VII, predestinandolo a 
restaurare il regno di Astrea, la Giustizia, e l’età dell’oro. Si 
potrà obiettare che la scelta dell’epica carolingia rappresen-
tava per Ariosto un’invenzione poetica, mediante la quale 
esprimersi, e non una presa di posizione politica vera e pro-
pria; ma la rifeudalizzazione della fantasia che caratterizza 
il suo poema è sintomo del cambiamento avvenuto rispetto 
ai precedenti tentativi volti a rifiutare i secoli oscuri attra-
verso la ricerca delle forme classiche della fantasia.

6.  Trattato politico di Dante. 

7.  Imperatore romano del II secolo d.C., seguace dello stoicismo, 
dottrina filosofica che propugna il dominio delle passioni e 
l’accettazione degli eventi come emanazione di un ordine 
razionale superiore.

8.  L’idea per cui l’Impero medievale è un rinnovamento di quello 
romano.

9.  Ludovico Ariosto (1474-1533), poeta e letterato attivo  
alla corte di Ferrara, famoso per il poema Orlando furioso.

10.  ‘Spostamento dell’impero’ (da Roma).

11.  Figura della mitologia greca che simboleggia la giustizia. 
Secondo il mito, abbandonò la terra alla fine dell’età dell’oro.

12.  >4 6.

ANALIZZARE/INTERPRETARE/ESPORRE

1.  Quali erano i possedimenti di Carlo V quando fu eletto imperatore? 
Quale territorio si aggiunse dopo la battaglia di Pavia?
2.  Perché il re di Francia sosteneva di avere il diritto alla sovranità 
sull’Europa?
3.  Nel parallelo tra l’antichità romana e l’Impero di Carlo V, a cosa 
viene paragonato il sacco di Roma del 1527? Spiega perché.

4.  L’autore ricorda come, dopo Dante, vari umanisti italiani 
auspicavano un ritorno del potere imperiale in Italia. L’idea imperiale 
di Carlo V rispecchiava il loro auspicio? Riporta dal testo una frase che 
ti aiuta a rispondere.
5.  In che senso si può affermare che con l’Impero di Carlo V torna in 
auge il modello imperiale medievale? Utilizza lo schema come traccia 
per la tua risposta. 

Carlo V riunisce possedimenti 
che coprono quasi l’intera 
Europa, come prima di lui 

Carlo Magno.

Ritorna il sogno medievale  
dell’Impero universale.

Il modello imperiale che 
si afferma riprende forme 
della mentalità feudale e 

cavalleresca.



406 U4 L’Europa cristiana divisaU4406 L’Europa cristiana divisa

	 E. Bonora
		 Carlo V e il gioco politico-diplomatico italiano

Negli anni ’30 del ’500 l’Italia era segnata da una forte instabilità politica: Milano era contesa, Firenze 
sotto un fragile dominio, e solo il Regno di Napoli rappresentava il vero baluardo per l’imperatore. 
Come spiega Elena Bonora (nata nel 1960), storica studiosa della prima età moderna, in questo 
contesto il viaggio trionfale di Carlo V nel 1535-36 divenne un evento politico e simbolico, alimentato 
da apparati, feste e propaganda. La sua presenza suscitò speranze, paure e memorie del sacco di 
Roma. Tra timori, celebrazioni e miti imperiali, si consolidò così l’idea di una monarchia universale 
garante di giustizia e ordine cristiano. 

[E. Bonora, 
Aspettando 

l’imperatore. Principi 
italiani tra il papa 
e Carlo V, Einaudi, 

Torino 2014,  
pp. 49-54]

ST
O

2

A metà degli anni Trenta, il peso dei singoli stati entro la 
politica imperiale si distribuiva secondo una geogra-

fia che si sarebbe radicalmente trasformata ancora prima 
dell’esaurirsi del decennio. Il destino dello stato di Milano 
era più che mai incerto dopo la morte del duca Francesco 
II Sforza nel novembre 1535. Firenze non era ancora la ca-
pitale di Cosimo1, baluardo della politica di Carlo V in Ita-
lia, ma il fragile dominio del duca e tiranno Alessandro de’ 
Medici2, bersaglio delle offensive dei fuoriusciti fiorentini 
e della retorica repubblicana sino a quando nel ’37 cadde 
vittima del pugnale del suo Bruto, il cugino Lorenzino. La 
più salda base territoriale del dominio asburgico in Italia 
era costituita dal Regno di Napoli. Di qui Carlo V sarebbe 
partito all’inizio del ’36 per risalire trionfante la Penisola 
dopo la vittoriosa impresa di Tunisi, circondato dai suoi co-
mandanti e uomini d’arme italiani e spagnoli, oltre che dai 
principali consiglieri della corte.

Se quindi un fatto era evidente ai contemporanei, questo 
era che le guerre d’Italia non erano finite. Il re Francesco 
I non aveva rinunciato ai suoi progetti sulla Penisola, dove 
del resto la situazione ancora aperta dello stato di Milano 
e l’instabilità del governo di Firenze, nonostante il recente 
matrimonio di Alessandro de’ Medici con la figlia natura-
le dell’imperatore, permettevano ampi spazi di manovra 
al gioco politico-diplomatico e alle armi francesi. Ma non 
si trattava solo di Milano e Firenze. Dopo la pacificazione 
tra papa Clemente VII e Carlo V sancita nel 1530 dall’in-
coronazione imperiale a Bologna, importanti questioni e 
vertenze relative all’assetto italiano restavano sul tappeto. 
L’elevazione al soglio papale di Paolo III Farnese nell’ottobre 
del 1534 e la determinazione del neoeletto pontefice a inse-
rirsi da protagonista nel conflitto in corso tra Francia e im-
peratore per la definizione degli assetti italiani non facevano 
che aggravare tra i principi della Penisola la consapevolezza 
dell’instabilità del presente e i timori di guerra. […] 

Nell’Italia delle città, gli avvenimenti potevano trasformar-

si in notizia e circolare attraverso molteplici canali diven-
tando oggetto di interpretazioni, elaborazioni simboliche, 
manipolazioni propagandistiche nonché vasto schermo su 
cui proiettare attese, timori e speranze collettivi. Un evento 
di per sé importante come l’arrivo in Italia dell’imperatore 
poteva ricevere sul piano della comunicazione risonanza 
e consistenza tali che le parole e le immagini rimbalzanti 
da un capo all’altro della penisola assumevano anch’esse 
la natura di fatto politico. Carlo V era sbarcato a Trapani il 
22 agosto 1535, per poi risalire la penisola italiana facendo 
tappa nelle città dei suoi domini, nei feudi della grande no-
biltà e presso le corti dei principi. Aveva e avrebbe compiuto 
altri viaggi in Italia, ma questo restò un evento unico per il 
suo protrarsi (quasi un anno) e per l’ampiezza del percorso 
che attraversò da sud a nord la penisola. Apparati effime-
ri progettati da uomini di lettere e da artisti; trionfi, archi 
e colossi in gesso, legno e cartapesta; messe e processioni 
solenni; spettacoli allegorici e pirotecnici; feste e giostre 
scandirono il passaggio dell’imperatore nei centri urbani 
della Sicilia e del Regno nella cui capitale si fermò per quat-
tro mesi, su su sino a Roma e poi, a tappe rese sempre più 
serrate dall’imminente guerra con la Francia, attraverso la 
Toscana e oltre le Alpi.

[…] La presenza dell’imperatore entro le mura cittadine3 
rinnovava le speranze nel ripristino di una giustizia super 
partes e finalmente a portata di mano, presso la quale otte-
nere risoluzione dei conflitti. Entro questo spazio innerva-
to di linguaggi simbolici e di miti sulla renovatio imperiale, 
Carlo V governò per qualche mese in Italia, e i suoi sudditi e 
vassalli si accalcarono intorno a lui e agli uomini della sua 
corte per informare, supplicare, negoziare.

Da Napoli, Carlo V si sarebbe recato a Roma, capitale del-
la cristianità e sede dell’altro potere universale nel mondo 
occidentale, dove erano ancora aperte le ferite del sacco del 
1527. La determinazione di Paolo III di affermare, proprio 
nel corso dei festeggiamenti per l’imperatore, l’immagine 
tangibile della grandezza del papato e del suo ruolo, si ac-

1.  Cosimo I de’ Medici (1519-1574) fu il secondo duca di Firenze, 
a partire dal 1537.

2.  Alessandro de’ Medici (1510-1537) fu il primo duca di Firenze. 
Morì assassinato dal cugino Lorenzino de’ Medici. 3.  All’interno del territorio italiano.



C15  La Riforma e il progetto imperiale di Carlo V 407407

compagnò all’inquietudine che Carlo V volesse nuovamen-
te «ingarbugliar lo stato della Chiesa».

«Noi aspettiamo in publica laetitia e in privato luctu Sua Ce-
sarea Maestà» scrisse allora il solito Giovio4 facendosi in-
terprete dello stato d’animo diffuso in curia. Per compren-
dere in che misura il trauma del 1527 fosse ancora lì, a 
condizionare a tutti i livelli sociali e culturali la percezione 
del presente, basti ricordare quanti tra gli abitanti di Roma 
credettero allora di scorgere nelle facce dei «soldati vecchi 
spagnoli» che sfilavano al seguito di Carlo V «quei medesi-
mi terribili volti de’ soldati, i quali rinnovavano in loro la 
memoria del sacco fresco e di tutti i supplicii che havevano 
patito».

Se desideri di rivalsa, diffidenza e paura serpeggiavano a 
Roma, dalle corti padane la prospettiva cambiava radical-
mente. Nel 1536 Giulio Romano5 progettava per la villa di 
Marmirolo, a poca distanza da Mantova, un affresco oggi 
perduto sull’impresa africana dell’imperatore. Ma fu a Fer-
rara – dove Carlo V ormai proiettato verso la guerra contro 
la Francia non ebbe modo di fermarsi – che i miti e gli ideali 
politici risvegliati dalla lunga presenza dell’imperatore in 
Italia si tradussero in costruzioni più robuste e durature di 
archi e baldacchini trionfali.

Ludovico Ariosto6 era morto solo tre anni prima, eppure i 
versi del Furioso erano ormai patrimonio condiviso di uo-

mini e donne. La revisione del ’32 aveva trasformato il poe-
ma ampliandone gli orizzonti politici. Dalla celebrazione di 
un’identità e di una storia cittadina e dinastica, le ottave del 
Furioso si erano allargate all’Europa di Carlo V, «il più saggio 
imperatore e giusto, che sia stato e sarà mai dopo Augusto», 
e all’annuncio del ritorno dell’età dell’oro attraverso il ri-
chiamo al mito classico della vergine Astrea7, la giustizia 
che era fuggita dalla terra all’instaurarsi dell’età del ferro 
e della violenza: «Astrea veggio per lui riposta in seggio, | 
anzi di morta ritornata viva». Si trattava di strofe più che 
mai attuali per quanti nel 1536 si volgevano all’imperatore 
vittorioso contro gli infedeli, giunto in Italia per ristabilire 
l’equità e la pace; strofe nelle quali la missione universale di 
Carlo V assumeva dimensioni inedite, dall’Europa al Nuo-
vo Mondo, a dimostrazione della grandezza epocale del suo 
Impero.

Ma l’elemento forse più importante di quelle strofe stava 
nel ruolo di tutela dei valori cristiani e di governo spirituale 
che esse attribuivano all’autorità imperiale per mezzo del 
richiamo alla figura evangelica del Buon Pastore8: «Sotto a 
questo imperatore | solo un ovile sia, solo un pastore». Erano 
le medesime espressioni utilizzate dal Gran cancelliere Mer-
curino di Gattinara allorché nel 1519 aveva prospettato al 
giovane imperatore la sua missione futura e il significato 
della monarchia universale. Nel giro di qualche decennio, 
a un poeta che scrivesse in lingua italiana sarebbe parso in-
solito riferire quelle parole a un’autorità diversa dal papa.

4.  Paolo Giovio (1483-1552) fu un vescovo, letterato e storico 
italiano.

5.  Giulio Romano (1499-1546) fu un importante pittore  
e architetto del Rinascimento italiano.

6.  >STO1, nota 9, p. 405.

7.  >STO1, nota 11, p. 405.

8.  Gesù nei Vangeli si presenta spesso come il pastore che cura 
tutte le sue pecore.

ANALIZZARE/SCHEMATIZZARE

1.  Riassumi brevemente la situazione politica degli Stati italiani 
menzionati nel testo (Milano, Firenze, Napoli) al momento dell’arrivo  
di Carlo V in Italia.
2.  L’autrice afferma che il viaggio in Italia del 1535-36, a differenza 
di altri compiuti da Carlo, fu unico e particolarmente significativo. Per 
quali motivi?
3.  Nei centri urbani della Sicilia e del Regno di Napoli l’accoglienza  
a Carlo fu festosa o dimessa? Riporta una frase del testo che ti aiuta  
a rispondere.

4.  Roma conservava ancora il trauma del sacco della città da parte 
dei lanzichenecchi, avvenuto meno di dieci anni prima rispetto alla 
visita imperiale. Quale episodio citato dall’autrice ci fa comprendere 
quanto ancora fosse profondo quel trauma? Riportalo con parole tue.
5.  Completa lo schema che riassume come Carlo V fu accolto nelle 
varie parti d’Italia. Utilizza quindi lo schema come traccia per illustrare 
il tema del viaggio in Italia di Carlo V in un intervento orale.

Sud (Sicilia e Regno di Napoli)

...................................................

Centro (Roma)

...................................................

Stati del Nord (corti padane)

...................................................

ACCOGLIENZA DI CARLO V IN ITALIA



408 U4 L’Europa cristiana divisaU4408 L’Europa cristiana divisa

		 Tiziano 
Ritratto di Carlo V

Dipinto nel 1548 dopo la battaglia di Mühlberg, che aveva segnato la vittoria dell’imperatore sui 
protestanti della Lega di Smalcalda (1547), questo ritratto di Carlo V fu commissionato al famoso 
pittore Tiziano (ca. 1488-1576). La tela rappresenta uno degli esempi più notevoli della ritrattistica 
aristocratica del tempo [Fig. 1]. Il quadro, infatti, fonde gli elementi principali della tradizione imperiale 
classica e della rappresentazione dei cavalieri tardomedievali, facendo apparire Carlo come l’ideale 
successore di tutti i suoi predecessori in Europa. La rappresentazione a cavallo è un chiaro riferimento 
alla statuaria equestre, il cui modello più celebre è la statua bronzea di Marco Aurelio (II secolo d.C.; 
Fig. 2). Nel corso dei secoli successivi, il modello fu imitato numerose volte fino a divenire canonico 
della rappresentazione degli imperatori. Allo stesso tempo, l’abbigliamento e altri elementi con cui 
è presentato Carlo V rimandano alle forme di rappresentazione tipiche dei cavalieri della fine del 
Medioevo. Lo stesso Carlo faceva parte di un ordine cavalleresco nato nel XV secolo, l’Ordine del  
Toson d’Oro. Nel ritratto Carlo porta al collo il simbolo dell’ordine in oro per ostentare l’appartenenza  
a quest’ordine militare costituitosi in difesa della fede cattolica e per farsene principale rappresentante 
in Europa. Tipicamente medievale e anacronistica per il tempo è, inoltre, la lunga lancia che Carlo V  
impugna. Più che un riferimento alle effettive armi da guerra della metà del ’500, la lancia è un 
riferimento ai tornei dei cavalieri medievali ed è dunque un espediente “antichizzante” che colloca 
la figura nella tradizione della cavalleria del Medioevo. Alcuni studiosi hanno anche intravisto nella 
rappresentazione dell’imperatore a cavallo con la lancia un riferimento alle diffuse e canonizzate 
rappresentazioni medievali di san Giorgio che sconfigge il drago, un soggetto iconografico simbolo 
del male o del paganesimo. Se così fosse, si tratterebbe di un ulteriore richiamo all’imperatore come 
difensore della fede.

[Tiziano, Ritratto di 
Carlo V, 1548]

D
O

C
3 ARTE

Fig. 1 Tiziano, 
Ritratto di Carlo V, 
1548
[Museo del Prado, 
Madrid]

Fig. 2 Statua equestre di Marco Aurelio, II sec. d.C. 
[Musei Capitolini, Roma]

ANALIZZARE

1.  Quali sono, nel dipinto di Tiziano, gli elementi 
antichizzanti che richiamano l’immaginario imperiale 
romano e quello dei cavalieri medievali? Quale riferimento 
potrebbe rimandare, invece, alla fede cattolica?



409

	
	 VERSO L’ESAME 
Prima prova scritta tipologia B

	 	 ATTIVITÀ
	 Analisi e produzione di un testo argomentativo  	

Per favorire la stabilità del sistema politico europeo [...] 
Carlo fece ricorso soprattutto al principio dinastico, che 

gli derivava dalla tradizione familiare. Egli si servì dunque 
della propria famiglia non soltanto per creare legami con le 
case regnanti d’Europa, coinvolgendole in un’unica rete di 
relazioni matrimoniali, ma anche per avere una riserva di 
personale di governo di cui potersi servire per amministrare 
in sua assenza i domini ereditari. Tutti i fratelli dell’impera-
tore vennero utilizzati con questi obiettivi: Eleonora sposò il 
re portoghese e poi in seconde nozze Francesco I di Francia, 
Isabella si unì con Cristiano II di Danimarca, Maria col re 
d’Ungheria Luigi Jagellone e infine Caterina con Giovanni III  
di Portogallo. Ferdinando, da parte sua, prese in moglie 
Anna Jagellone, e nel 1521 divenne sovrano dell’Austria 
e luogotenente dell’Impero. Maria, invece, ebbe per venti-
cinque anni la reggenza dei Paesi Bassi, dove sostituì la zia 
Margherita. Carlo considerava così importante l’apporto 
dei parenti, da arrivare persino a raccomandare nel 1548 
al figlio Filippo II di mettere al mondo tanti figli, perché essi 

si dimostravano «il miglior modo di tenere assieme i regni». 
Egli del resto fu il primo ad applicare tale criterio, facendo 
sposare Filippo prima a Maria del Portogallo e poi a Maria 
Tudor. Delle figlie Maria fu destinata al cugino Massimilia-
no d’Asburgo, mentre Giovanna al cugino Giovanni Ema-
nuele di Portogallo.

[...] Un criterio analogo venne usato nel reclutamento dei 
quadri intermedi dell’apparato di governo, vale a dire nel-
la scelta dei viceré e governatori destinati ad amministra-
re i territori non ereditari (come i viceregni aragonesi) o i 
territori di nuovo acquisto (come l’America e il ducato di 
Milano). In questo caso il serbatoio a cui Carlo V attinse fu 
costituito in primo luogo dall’élite nobiliare riunita nell’or-
dine del Toson d’oro, l’onorificenza borgognona che diven-
ne l’emblema del ceto dirigente imperiale. [...] Grazie al 
Toson d’oro Carlo riuscì a creare un’istituzione sovranazio-
nale, legando a sé la grande aristocrazia dei diversi territori 
dell’Impero, che lo servì in uffici sia civili che militari.

[P. Merlin, La forza  
e la fede. Vita di 
Carlo V, Laterza, 
Roma-Bari 2004,  
pp. 269-270; 
272-274]

	 	 COMPRENSIONE E ANALISI  	

In questo brano Pierpaolo Merlin (nato nel 1956), docente di Storia moderna all’Università di 
Torino, sottolinea quanto i legami familiari e le alleanze matrimoniali fossero funzionali al disegno 
egemonico di Carlo V. Il testo restituisce un’immagine di uomo paziente, prudente e tenace, molto 
diversa dalla figura epica e valorosa che ci è stata tramandata. Approfondisci rispondendo alle 
seguenti domande. 
1.  In che modo Carlo V utilizzò i membri della propria famiglia per consolidare il potere? 
2.  Qual era la funzione dell’ordine del Toson d’oro e perché fu importante per l’Impero di Carlo V? 

	 	 PRODUZIONE  	

1.  Analizza anche i brani del FARE STORIA Il ritorno dell’Impero in Europa (pp. 403-408), individua 
le informazioni relative al modello di Impero concepito da Carlo V e spiega quali furono gli strumenti 
messi in campo per realizzarlo. 
2.  Elabora un testo argomentativo sulla natura del potere imperiale di Carlo V: fu il risultato di una 
rete personale di relazioni dinastiche e aristocratiche o di istituzioni moderne e centralizzate? 
Soffermati sulle caratteristiche e sulle esigenze di un Impero così vasto. Individua un titolo per 
l’elaborato che renda esplicita la tua posizione e struttura le argomentazioni a partire dai risultati 
della tua analisi e da ciò che hai studiato fino a questo momento. 

409C15  La Riforma e il progetto imperiale di Carlo V



L’Europa cristiana divisa

	PPT
	Flipped 
classroom
	Mappa 
concettuale

Capitolo 16

LA RIFORMA 
PROTESTANTE 
IN EUROPA E LA 
CONTRORIFORMA 
CATTOLICA

1		 La diffusione  
della Riforma protestante

	 	 MOVIMENTI DI RIFORMA RELIGIOSA E RIFORMA PROTESTANTE  Fin 
dall’anno Mille l’Europa cristiana è attraversata da movimenti di riforma religiosa, diver-
si a seconda del momento storico, ma accomunati costantemente dall’appello ai valori 
della povertà e purezza del Vangelo e dalla condanna della corruzione che imperversava 
nella Chiesa. Nel X e XI secolo gli ordini religiosi riformatori dei cluniacensi e dei certosini 
rilanciavano gli ideali della preghiera, della meditazione e della castità, mentre l’ordine 
dei cistercensi riscopriva la Regola di san Benedetto (Ora et labora, ‘Prega e lavora’) [>1 3]. 
Nel XIII secolo il disagio che la Cristianità attraversava fu alla base della nascita di impor-
tanti movimenti, alcuni dei quali eretici, cioè che si ponevano al di fuori della Chiesa – in 
particolare i catari e i valdesi –, altri che invece, pur appellandosi fermamente alla pover-
tà assoluta e alla predicazione della parola di Dio, restarono in seno alla Chiesa, come nel 
caso degli ordini dei francescani e dei domenicani [>4 2-3]. Infine, nel XIV secolo il trauma 
del papato avignonese (1309-77) e poi quello del Grande scisma (1378-1418), che per 
circa quarant’anni vide eletti in contrapposizione un papa romano e un papa avignone-
se, generarono forti reazioni. Da un lato, i movimenti eretici più radicali, come quelli dei 
lollardi in Inghilterra e degli hussiti in Boemia, proposero con energia, e furono per que-
sto perseguitati, l’idea di una comunità di credenti non oppressa dalle alte cariche eccle-
siastiche e dagli apparati rituali [>5 4]. Dall’altro, grande suggestione suscitò l’esperienza 
del Concilio di Costanza e del movimento conciliarista che ricompose il Grande scisma 
ma sostenne che per il bene della Chiesa l’autorità del pontefice dovesse essere sottoposta 
a quella del concilio ecumenico, cioè di tutti i vescovi organizzati per nazioni.

Questi movimenti furono tutti riassorbiti dentro al grande alveo della Chiesa di Roma: 
talvolta ciò avvenne spontaneamente, come nel caso degli ordini religiosi; talvolta 
d’autorità, come nel caso del movimento conciliarista; talvolta con la violenza come, 

Audiosintesi



C16  La Riforma protestante in Europa e la Controriforma cattolica 411

per esempio, con i catari e gli hussiti. Fece eccezione, invece, il movimento luterano 
che, per il carattere duraturo del cambiamento che produsse, diventerà la Riforma per 
definizione. 

	 	 INTERPRETAZIONI DELLA RIFORMA PROTESTANTE  Come spesso accade con 
i grandi fenomeni storici e culturali, la Riforma protestante viene interpretata sotto 
diversi punti di vista. Alcuni storici la considerano un aspetto integrante della storia 
della Chiesa alla fine del Medioevo, la tappa finale di una lunga stagione di tensioni 
all’interno della Chiesa, in particolare dal XIV al XV secolo. Secondo un altro punto 
di vista, la Riforma protestante è invece un elemento di rottura e uno dei grandi pro-
cessi che hanno inaugurato l’età moderna, al pari delle grandi scoperte geografiche e 
della cultura umanistico-rinascimentale. In particolare, con quest’ultima ci sarebbe 
una relazione profonda rappresentata dall’Umanesimo cristiano che molto insisteva 
sull’importanza della lettura diretta dei testi sacri e sull’esigenza di una religiosità e una 
morale individuali più profonde [>11 2]. D’altra parte, il luteranesimo era in contraddi-
zione profonda con la cultura umanistica rinascimentale sul tema della centralità e 
della libertà dell’individuo anche in materia spirituale: al trattato Sul libero arbitrio 
pubblicato nel 1524 da Erasmo da Rotterdam, principale esponente dell’Umanesimo 
cristiano, Lutero replicò nel 1525 con il suo scritto Sul servo arbitrio, in cui ribadiva 
la sua dottrina della giustificazione per fede, per la quale l’azione umana è irrilevante 
per conseguire la salvezza rispetto al ruolo onnipotente della grazia divina. Infine, fon-
damentali per lo straordinario diffondersi della Riforma furono i movimenti di protesta 
sociale (la guerra dei contadini) e gli interessi dei molti principi ma anche di molte città 

▼ Rombout van den Hoye, La bilancia, 1590-92
[Bibliothèque Nationale de France, Parigi]

Questa stampa esemplifica il pensiero dei riformatori sull’importanza della 
lettura diretta dei testi sacri: su una grossa pesa, una tiara, la croce, le chiavi di 
san Pietro e un frate non riescono a bilanciare il peso della sola Bibbia posta 
sul vassoio opposto.

▼ Frontespizio di 
una edizione del 
1534 della Bibbia 
in tedesco tradotta 
da Martin Lutero 
[Library of Congress, 
Washington D.C.]



412 U4 L’Europa cristiana divisa

autonome a ridimensionare il potere della Chiesa e dell’imperatore e a metter mano sui 
beni ecclesiastici [>15 1]. Naturalmente, non esiste una sola interpretazione e ognuno 
di questi aspetti ha contribuito in varia misura al successo del luteranesimo. Un punto 
va tenuto però fermo: la Riforma luterana – in tutti questi casi – intercettò e interpretò 
un disagio spirituale e una domanda di rinnovamento religioso che interessò larghe fa-
sce della popolazione tedesca, a tutti i livelli sociali, ed ebbe vasta diffusione in Europa. 

	 	 LA RIVOLUZIONE DELLA STAMPA  Un elemento decisivo per spiegare la ra-
pida diffusione delle idee di Lutero è quello delle nuove opportunità di comunicazione 
offerte dalla stampa a caratteri mobili [>11 6]. Nessuna attività di propaganda, in prece-
denza, aveva avuto a disposizione una tecnologia che consentisse di diffondere un testo 
in migliaia di copie. Oltre alle opere di Lutero (a cominciare già dalle 95 Tesi, stampate 
clandestinamente ma destinate a un enorme successo editoriale, e dalle successive La 
libertà del cristiano, La cattività babilonese della Chiesa, ecc.) la Riforma produsse un’in-
gente quantità di scritti polemici e teologici che circolò quasi tutta in forma stampata. I 
cosiddetti Dodici articoli dei contadini tedeschi, importantissimo documento programma-
tico della guerra dei contadini, fu stampato in circa 25 mila copie: una tiratura che ne 
garantì una diffusione impensabile fino a pochi decenni prima. Decisivo fu anche l’uso 
della lingua volgare per trattare argomenti che prima erano espressi esclusivamente in 
latino, lingua dei dotti e della Chiesa. La Bibbia, tradotta in tedesco dallo stesso Lutero, 
divenne un libro accessibile a chiunque sapesse leggere ma anche uno strumento di 
riferimento per chi rivolgeva la predicazione a platee di analfabeti. L’uso della lingua 
volgare per esprimere nuove idee di argomento religioso e comunicare alle masse la 
Sacra Scrittura rappresentò una vera e propria rivoluzione culturale. 

	 	 NUOVI LINGUAGGI DI COMUNICAZIONE  Per la prima volta nella storia un 
grande pubblico di lettori (e di ascoltatori) era stato messo in grado di conoscere idee rivo-
luzionarie grazie a quel modernissimo mezzo di comunicazione che era la stampa e all’uso 
delle lingue locali. Ma stampa e lingue volgari non furono i soli mezzi impiegati. Si diffuse-
ro ampiamente anche altre forme di propaganda, più semplici e dirette, come i manifesti e 
le caricature, anch’essi riprodotti in moltissime copie grazie alla stampa: la raffigurazione 
di Lutero come “Ercole germanico”, monaco gigantesco che abbatte a colpi di clava i rap-
presentanti della Chiesa di Roma e le figure ridicolizzate dei papi e degli ecclesiastici, ritrat-
te in atteggiamenti paradossali e grotteschi, avevano sulla folla un impatto non meno dis-
sacrante e dirompente degli scritti e delle invettive di Lutero. Anzi, i due messaggi – quello 
della parola e quello delle immagini – si integravano e potenziavano vicendevolmente.

	 	 LUTERANESIMO E ALFABETIZZAZIONE  Per facilitare l’accesso diretto alla pa-
rola divina, Lutero sosteneva che tutti, anche i più poveri, dovessero imparare a leggere 
e scrivere. Si avviò così una vera e propria lotta contro l’analfabetismo, che allora era 
diffuso tra la grandissima maggioranza della popolazione: si stima che nel ’500 non 
più di un terzo della popolazione europea sapesse leggere e scrivere. In Germania i pro-
gressi furono rapidi: in Sassonia, per esempio, una legge del 1580 stabilì che anche 
nei più sperduti villaggi ci fosse un insegnante per assicurare che sin dall’infanzia tutti 
imparassero a leggere e a scrivere:



C16  La Riforma protestante in Europa e la Controriforma cattolica 413

Perché i bambini dei lavoratori dovrebbero ricevere 
l’istruzione con le preghiere, il catechismo, il leg-

gere e lo scrivere durante la prima giovinezza, per la 
loro salvezza e per il nostro comune benessere. 

Se nelle campagne l’alfabetizzazione incontrava spesso non poche difficoltà (di ordine 
economico ma anche per mentalità) che ostacolavano la frequenza scolastica, nei centri 
urbani la situazione era molto più favorevole: in una città come Strasburgo, sul medio 
corso del Reno, già nel 1535 esistevano nove scuole elementari per ragazzi e sei per ra-
gazze: il movente religioso dell’alfabetizzazione facilitava anche l’accesso delle donne all’i-
struzione, alleggerendo la discriminazione nei loro confronti. Il rapporto tra la diffusione 
del luteranesimo e l’alfabetizzazione era chiarissimo ai propagandisti della Riforma: 

Mai prima d’ora – scrisse l’autore di un celebre trat-
tato di grammatica tedesca – l’arte della lettura è 

stata così utile come ai nostri giorni, quando ognuno 
di noi può conoscere e valutare da solo la parola di Dio. 

La lettura era uno «splendido dono divino», che gli uomini dovevano usare per onorare 
il Signore.

Il papa, Anticristo
In questa doppia incisione l’artista protestante Lucas 

Cranach il Vecchio (1472-1553), pittore e incisore 
tedesco, mette a confronto le azioni di Cristo con quelle 

del papa, definito Anticristo. Da una parte illustra 
il passo evangelico in cui Gesù caccia dal tempio i 

mercanti e i cambiavalute, rovesciandone i tavoli e 
accusandoli di aver fatto di una casa di preghiera una 

spelonca di ladri. Dall’altra l’artista rappresenta il papa 
in chiesa mentre vende le indulgenze, le sedi vescovili 
e altri uffici sacri. È evidente l’intento polemico: Gesù 

condannò la profanazione del luogo sacro da parte dei 
mercanti, mentre i suoi rappresentanti (cattolici) sulla 

Terra si dedicano al mercimonio.

LA FONTE 
ICONOGRAFICA

Lucas 
Cranach il 
Vecchio, 
Incisioni 
antipapali, 
1521
[British 
Museum, 
Londra]



414 U4 L’Europa cristiana divisa

2		 La Riforma in Svizzera:  
Zwingli e Calvino

	 	 ULRICH ZWINGLI A ZURIGO  Dopo la Germania, l’altro grande polo della Ri-
forma fu la Confederazione elvetica, dove le nuove dottrine furono introdotte da Ulrich 
Zwingli (1484-1531), canonico della cattedrale di Zurigo, nei cantoni di lingua tede-
sca [>9 5]. Seguace di Erasmo da Rotterdam ed egli stesso umanista, Zwingli sottolineò 
sempre la propria indipendenza da Lutero, pur mostrando di apprezzare molto l’im-
portanza del suo insegnamento. Agendo sempre di comune accordo con le autorità 
cittadine, tra il 1524 e il 1525 Zwingli riformò ampiamente la Chiesa di Zurigo. Or-
dinò l’eliminazione delle immagini sacre negli edifici di culto, abolì il celibato dei preti, 
smantellò i conventi e ne destinò i beni alla pubblica assistenza. Inoltre sostituì la messa 
con un rito estremamente semplice e abrogò il sacramento dell’eucaristia, negando che 
questa fosse realmente “il corpo e il sangue di Cristo” come affermava la dottrina catto-
lica, e riducendola a un semplice rito commemorativo dell’Ultima Cena. Infine ottenne 
che fosse proibita la pratica del servizio militare mercenario cui molti contadini svizzeri 
poveri si dedicavano. Nonostante questa azione energica, Zwingli si trovò ad affrontare 
un forte schieramento di riformatori ancora più radicali. La principale minaccia inter-
na alla Riforma zurighese venne dai cosiddetti anabattisti, un movimento rigoroso, che 
aspirava a costruire una comunità di santi, di fedeli puri e liberi dalle costrizioni legali 
(compresi gli incarichi pubblici) e negava validità al battesimo dei bambini, sostenendo 
che tutti i veri fedeli dovevano essere ribattezzati (la parola greca anabaptistès significa 
infatti ‘ribattezzatore’). Gli anabattisti predicavano anche l’uguaglianza sociale, così 
come insegnava il Vangelo, mettendo in discussione la gerarchia sociale e l’ordine poli-
tico. Zwingli cercò a più riprese in pubblici dibattiti di ricondurre gli anabattisti in seno 
alla Chiesa riformata di Zurigo, ma senza successo. L’intervento delle autorità civili fu 
allora durissimo, con persecuzioni ed esecuzioni di moltissimi di loro. 

L’attività e il successo di Zwingli a Zurigo e in altre città preoccupava i cantoni cattolici 
della Svizzera, così nel 1531 un esercito cattolico assalì Zurigo e riportò una schiac-

Ultima Cena   
Secondo i Vangeli, 
l’ultima cena 
consumata da 
Cristo con gli 
apostoli prima della 
Passione. Durante 
l’Ultima Cena Cristo 
avrebbe fondato 
il sacramento 
dell’eucaristia, 
invitando – in sua 
memoria – gli 
apostoli a mangiare 
il pane e a bere il 
vino benedetti come 
fossero il suo corpo 
e il suo sangue.

	 LA RIFORMA A ZURIGO: ZWINGLI E ANABATTISTI

Nega la validità 
dell’eucaristia

Chiude i conventi 
e confisca i beni 

ecclesiastici

Abolisce il servizio 
mercenario dei 

contadini

Abolisce il culto dei 
santi e le immagini 

sacre
Abolisce il celibato 

dei preti

Considerano il 
battesimo come segno 

di purificazione
Vogliono costituire 
comunità di santi

Predicano 
l’uguaglianza socialeANABATTISTI

ZWINGLI



C16  La Riforma protestante in Europa e la Controriforma cattolica 415

ciante vittoria nella battaglia di Kappel, dove morì lo stesso Zwingli. La diffusione della 
Riforma fu bloccata in tutta la Svizzera, con l’eccezione della città di Ginevra.

	 	 LA RIBELLIONE DI MÜNSTER  Il movimento anabattista, combattuto da Zwin-
gli a Zurigo, si propagò in Germania, dove trovò terreno fertile tra i poveri e i contadini 
delusi dal fallimento della rivolta del 1525. Anche in Germania gli anabattisti furo-
no però perseguitati e questo spinse alcune frange sulla via della rivolta. Nel 1534 gli 
anabattisti di Münster, una città tedesca vicino ai confini con l’Olanda, approfittando 
di una crisi del governo cittadino, s’impadronirono del potere e cacciarono dalla città 
sia i cattolici sia i luterani con l’intenzione di dar vita a una comunità di santi, pura 
e incontaminata, alla cui guida fu posto l’olandese Giovanni da Leida, acclamato “re 
della nuova Gerusalemme”. A Münster fu permessa la poligamia, visto che era stata 
praticata dai più antichi patriarchi del popolo ebreo, fu abolita la proprietà privata ed 
eliminato il denaro. I metodi di governo della comunità degenerarono presto nel ter-
rore e l’esperimento non durò a lungo: nel 1535 la città cadde nelle mani di un eser-
cito armato dai principi cattolici e luterani – questa volta alleati – e gli abitanti furono 
sterminati.

	 	 IL CALVINISMO A GINEVRA  Mentre il movimento riformatore arretrava vi-
stosamente in tutta la Svizzera, a Ginevra, nella Svizzera di lingua francese, prese vi-
gore e infine si impose la predicazione di Giovanni Calvino (1509-1564), un francese 
fuggito dalla sua patria per evitare la repressione dei luterani. I rapporti di Calvino – 
uomo coltissimo e di grande fascino – con Ginevra non furono facili ma in decenni di 
attività instancabile, di contrasti, fallimenti e successi, egli riuscì a fare di quel piccolo 
centro una specie di città-Stato perfettamente aderente alla sua dottrina. 

Anabattisti torturati 
in piazza e pronti 
per essere appesi 
nelle gabbie sulla 
torre campanaria, 
Münster 1535

Le gabbie usate 
per appendere i 
capi dei ribelli 
anabattisti sulla 
torre campanaria 
della chiesa di San 
Lamberto a Münster



416 U4 L’Europa cristiana divisa

Secondo Calvino, per volontà imperscrutabile di Dio alcuni eletti sono predestinati alla 
salvezza, mentre tutti gli altri sono dannati. Anche Lutero riteneva che la salvezza non 
dipendesse dai meriti e dalle opere, ma dalla grazia divina suscitata dall’intensità della 
fede individuale. Calvino va oltre, sostenendo che sarà salvato solo chi è predestinato 
da un piano provvidenziale da sempre e per sempre stabilito. L’individuo, però, – so-
steneva Calvino – deve comunque ricercare continuamente dentro di sé i segni della 
sua appartenenza alla schiera degli eletti. Questa ricerca attiva e incessante si attua 
anche nella vita di ogni giorno: il successo personale, il dovere compiuto, il compito 
ben eseguito – dell’artigiano come del politico – diventano così quasi un rito religioso 
celebrato in onore di Dio. Nella Istituzione della religione cristiana il riformatore 
ginevrino scrive: 

Il tempio calvinista 
di Lione, 1565 
[Bibliothèque 
Publique et 
Universitaire, 
Ginevra]

Dobbiamo anche attentamente osservare che Dio 
ordina a ciascuno di noi di seguire la sua voca-

zione in tutte le azioni della propria vita. Dio conosce 
bene quanto l’intelletto dell’uomo bruci d’inquietu-
dine, quale leggerezza lo trasporti qua e là, quale am-
bizione e avidità lo solleciti ad abbracciare contem-
poraneamente cose diverse. Temendo dunque che 

sconvolgiamo ogni cosa con la nostra follia e temera-
rietà, Dio, enumerando le condizioni e i modi di vive-
re, ha ordinato a ciascuno il da farsi. Affinché nessu-
no oltrepassi con leggerezza i suoi limiti ha chiamato 
tali modi di vivere “vocazioni”. Ognuno per proprio 
conto deve considerare che il suo stato è per lui come 
un punto fermo assegnato da Dio, perché non vol-

Imperscrutabile   
Letteralmente 
significa “che non si 
può scrutare”, cioè 
indagare, conoscere. 
Si riferisce 
all’impossibilità di 
conoscere a fondo la 
volontà di Dio.



C16  La Riforma protestante in Europa e la Controriforma cattolica 417

INTERROGARE LA FONTE

1.  Da quali espressioni si ricava la natura “predestinata” dell’uomo, 
nella visione di Calvino?
2.  Da quale affermazione, invece, emerge che il lavoro è l’istanza su 
cui Calvino intende fondare un nuovo ordine sociale?

	 Storia online 
Etica  

protestante 
e sviluppo 

dell’economia

	 LA RIFORMA A GINEVRA: CALVINO

Teoria  
della predestinazione

Nuova etica del lavoro  
e del denaro

Controllo sociale 
(Concistoro) e 

moralizzazione dei costumi

Il successo nel lavoro  
e negli affari come un segno  

di elezione

Stato-Chiesa

caratterizzato da

teggi e svolazzi per tutto il corso della propria vita. 
[...] Non ci sarà compito così disprezzato né così bas-
so, che non risplenda davanti a Dio e non sia estre-
mamente prezioso, se in esso adempiamo la nostra 
vocazione. 

Per il calvinismo la vocazione di ognuno – e dunque anche il suo ruolo sociale e profes-
sionale – si lega così in positivo con la predestinazione, dando vita a una nuova etica 
del lavoro. Il denaro deve essere impiegato, oltre che per il proprio sostentamento e 
per quello dei poveri, in attività produttive che generino a loro volta nuovi guadagni: 
anche il successo negli affari è segno di una positiva predestinazione divina. Un’etica 
come questa riabilitava e nobilitava anche attività come quelle del mercante e del ban-
chiere: tramontava così definitivamente la tradizione medievale di condanna verso chi 
maneggia denaro, già profondamente intaccata dalle grandi trasformazioni nell’eco-
nomia urbana europea del XIII e XIV secolo [>6 6].

	 	 CONTROLLO DELLA MORALE E DELLA RELIGIONE  Se nella visione di Calvi-
no i veri credenti dovevano mettere il massimo impegno in qualunque attività, ciò do-
veva accadere «secondo il Vangelo e la Parola di Dio». In questo senso a Ginevra venne 
promosso un severo sistema di controllo religioso e morale, guidato da un organismo 
apposito, il Concistoro, composto da laici e religiosi, che vigilava su tutti i cittadini, a 
partire dai più alti magistrati. Furono vietati i giochi d’azzardo e gli spettacoli; furono 
chiuse le taverne per impedire il consumo di alcol; venne imposto uno stile di vita e di ab-
bigliamento molto sobrio. Chi non rispettava questa rigida disciplina era escluso dall’eu-
caristia ed emarginato dalla società. Il calvinismo era caratterizzato anche da una rigo-
rosa intolleranza religiosa: fece scalpore la tortura e l’uccisione sul rogo, come eretico, 
dello spagnolo Michele Serveto (1511-1553), uno dei più grandi uomini di cultura del 
tempo e figura di primissimo piano nella storia della scienza moderna (scoprì, tra l’altro, 
la circolazione polmonare del sangue). Serveto si era recato a Ginevra per sostenere in 
pubblico dibattito la sua posizione contraria alla nozione di unità, nella Trinità, di Padre, 
Figlio e Spirito Santo (una delicata questione dottrinale che aveva tormentato soprat-
tutto il cristianesimo dei primi secoli), ma i calvinisti, invece di accettare il confronto, lo 
arrestarono e lo misero a morte. Il sacrificio di Serveto, tuttavia, ebbe il merito di aprire, 
tra i dotti europei, un’importante discussione sull’idea di tolleranza religiosa.



418 U4 L’Europa cristiana divisa

3		 La Riforma  
in Europa

	 	 FRANCIA  Il luteranesimo penetrò abbastanza rapidamente in Francia gra-
zie all’iniziativa dell’umanista Jacques Lefèvre d’Étaples, che ebbe tra i suoi allievi 
Calvino. La condotta prudente dei suoi seguaci evitò lo scatenarsi della persecuzione 
e fino al 1534 il luteranesimo circolò senza incontrare grossi ostacoli. Quell’anno 
però avvenne una svolta drammatica. Manifesti violentemente anticattolici, nei qua-
li si negava anche la validità della messa, furono affissi in molte città francesi e per-
sino sulla porta della camera da letto del re. Di fronte a questa iniziativa, che aveva 
tutte le apparenze della sovversione, il re Francesco I non esitò a reagire e scatenò la 
repressione: alcune decine di luterani furono mandati al rogo (fu in questa occasione 
che Calvino si rifugiò a Ginevra). Sotto il successore di Francesco I, Enrico II, la re-
pressione divenne ancora più sistematica. Appena salito al trono il sovrano istituì, in-
fatti, la cosiddetta Camera ardente, un tribunale speciale destinato ai processi contro 
gli eretici. Maggiore fortuna ebbe invece il calvinismo. Calvino, infatti, era francese e 
curò con particolare impegno la penetrazione della Riforma nel suo paese. Malgrado 
la pena di morte spesso applicata agli eretici, già nel 1561 si contavano in Francia 
circa 670 pastori ugonotti: così venivano chiamati i calvinisti francesi, dal tedesco 
Eidgenosse, ‘confederato’, con evidente riferimento alle origini del calvinismo nella 
Confederazione svizzera. Il numero di proseliti raggiunse la cifra di circa un milione e 
forte fu la penetrazione anche all’interno della nobiltà e dei ceti sociali più elevati. Ciò 
genererà un’aspra tensione interna nel paese che sfocerà nella lunga e sanguinosa 
stagione delle guerre di religione [>17 5].

	 	 EUROPA CENTRO-SETTENTRIONALE  La dottrina luterana mantenne un netto 
predominio, rispetto al calvinismo, in Germania. Questo non impedì tuttavia ai pre-
dicatori calvinisti di penetrare saldamente in alcuni principati renani e in particolare 
nel Palatinato. La corrente luterana della Riforma si impose in modo preponderante 
nell’Europa settentrionale: Gustavo Vasa, eletto re di Svezia nel 1523, favorì il lutera-
nesimo e confiscò tutti i beni della Chiesa. Nel 1536 fu la volta della penetrazione in 
Norvegia e Danimarca, nel 1539 in Finlandia (politicamente sottomessa alla Svezia) 
e Islanda. Consistente era stata anche la penetrazione luterana nei paesi dell’Europa 
orientale, che restarono però in maggioranza cattolici con l’eccezione dell’Ungheria, 
dove verso il 1580 i calvinisti ebbero buon gioco e conquistarono il 50% della popola-
zione. Favorito dall’opposizione al cattolicissimo dominio asburgico e spagnolo, il calvi-
nismo registrò buoni successi anche nei Paesi Bassi.

	 	 L’INGHILTERRA E LA CHIESA ANGLICANA DI ENRICO VIII  Più complessa 
fu la diffusione della Riforma in Inghilterra. Qui l’ostilità nei confronti della Chiesa di 
Roma si era manifestata, già nel Medioevo, a ondate ricorrenti, soprattutto col movi-
mento dei lollardi [>5 4]. Il fuoco fu nuovamente attizzato dalle vicende matrimoniali 

	Geografia  
e Storia

	 La geografia  
del 
cristianesimo: 
protestanti, 
cattolici, 
ortodossi



C16  La Riforma protestante in Europa e la Controriforma cattolica 419

del re Enrico VIII (1509-47). Il sovrano desiderava, infatti, annullare il suo matrimo-
nio con Caterina d’Aragona, dalla quale non aveva avuto eredi maschi, e sposare una 
dama di corte di cui era innamorato, Anna Bolena, ma il pontefice Clemente VII non 
concesse l’annullamento: il rifiuto provocò una durissima reazione del sovrano, che 
sposò ugualmente Anna Bolena. Da Roma partì immediatamente la scomunica per 
Enrico VIII e per la sua nuova sposa. Si compiva così la rottura tra la Chiesa romana 
e il Regno d’Inghilterra. Con il cosiddetto Atto di supremazia, votato dal Parlamento 
nel 1534, Enrico VIII si fece proclamare capo supremo della Chiesa d’Inghilterra (che 
venne chiamata Chiesa anglicana) e assunse i poteri tipicamente papali di infliggere la 
scomunica e ordinare i vescovi. Inoltre abolì i monasteri, ne incamerò i beni e li riven-
dette, assicurandosi così il prezioso appoggio politico degli acquirenti (nobili, mercanti, 
piccoli e medi proprietari, tutti entusiasti di quell’insperata occasione di estendere le 
loro proprietà). Il filosofo Tommaso Moro, già cancelliere del re, rifiutò di aderire alla 
politica del sovrano e fu decapitato. 

Tutti questi provvedimenti, per quanto gravissimi, erano molto meno pericolosi, per 
la Chiesa di Roma, della Riforma nelle sue varie espressioni. Infatti, pur avendo Enrico 
VIII messo in atto un vero e proprio scisma, cioè una separazione della Chiesa anglica-
na da quella romana, sul piano strettamente dottrinario non si erano verificate rotture 
irreparabili: gli anglicani mantenevano infatti in vigore tutti i dogmi e i sacramenti cat-
tolici. Enrico VIII aveva insomma dato vita a una specie di cattolicesimo non romano, 
posto sotto la diretta autorità della monarchia. Coerentemente con questa linea, Enrico 
VIII non trascurò di perseguitare e giustiziare i protestanti. L’apertura dell’anglicanesi-
mo alla Riforma avvenne sotto il successore di Enrico VIII, suo figlio Edoardo VI (1547-
53), che modificò la dottrina e la liturgia in senso prevalentemente protestante. 

Enrico VIII e la sua famiglia, 1545 ca.
[Royal Collection, Hampton Court, Londra] 

Nonostante la disapprovazione del papa, 
Enrico VIII sposò Anna Bolena. Dopo questa 
seconda moglie, fatta decapitare per 

l’accusa di adulterio, seguirono altre quattro 
spose. Il dipinto raffigura Enrico (al centro) 
e i suoi eredi (da sinistra a destra: Maria, 
figlia di Caterina d’Aragona e futura Maria 
I Tudor; Edoardo, figlio di Jane Seymour e 
futuro Edoardo VI; Elisabetta, figlia di Anna 

Bolena e futura Elisabetta I). A destra c’è 
la sua terza moglie, Jane Seymour, degna 
di essere rappresentata perché madre 
dell’unico erede maschio; infine, ai lati 
estremi, compaiono il giullare e la balia di 
corte.



420 U4 L’Europa cristiana divisa

	 	 SCOZIA E IRLANDA  In Scozia, grazie alla predicazione del riformatore John 
Knox, prevalse nettamente il calvinismo (1560), che seguì fedelmente i princìpi organiz-
zativi adottati a Ginevra, ovvero la soppressione della gerarchia ecclesiastica e il controllo 
delle comunità religiose affidato ai laici. Questa struttura costituì la caratteristica più si-
gnificativa del presbiterianesimo scozzese, dal termine “presbiterio”, cioè il consiglio dei 
laici anziani (in greco presbyteroi) e dei ministri del culto, che governava le congregazioni 
locali: un sistema che nel corso degli anni si contrapporrà sempre più all’organizzazione 
episcopale (ossia fondata sulla gerarchia dei vescovi) della Chiesa anglicana. Diversamen-
te dall’Inghilterra e dalla Scozia, l’Irlanda si mantenne invece tenacemente cattolica.

	 	 LA DIFFUSIONE DELLE IDEE PROTESTANTI IN ITALIA  In Italia la Riforma ebbe 
una storia diversa da quella degli altri paesi europei. Nella penisola mancava infatti, o 
era assai debole, quel sentimento di profonda avversione a Roma e alla sua Chiesa che 

altrove era stato uno dei fattori determinanti nella diffusione del luteranesimo 
e del calvinismo. Certamente anche in Italia gli abusi della Chiesa in campo 
economico e il comportamento immorale dei sacerdoti destavano indignazio-
ne e scandalo, ma non spingevano, come altrove, a vedere nel papato una 
specie di potenza straniera che depredava le comunità locali esigendo tribu-
ti e vendendo indulgenze. Inoltre, i signori che governavano gli Stati italiani 
erano troppo dipendenti dal papa e dall’altra potenza cattolica, l’imperatore, 
per tentare una politica di rottura in campo religioso. Ciò nonostante, le idee 
della Riforma ebbero ugualmente una certa circolazione nel nostro paese. A 
Venezia, che riconobbe ufficialmente un ambasciatore della Lega di Smalcal-
da [>15 1], venivano stampati gli scritti di Lutero, le cui copie circolavano nelle 
maggiori città italiane, da Milano a Firenze a Napoli. Nel complesso, tuttavia, 
la Riforma rimase limitata agli ambienti colti, pur con qualche considerevole 
eccezione in determinate aree dell’Italia settentrionale come il Veneto e l’Emi-
lia-Romagna, e in alcune città come Mantova, Modena e Lucca.

Una forte influenza ebbe in Italia Juan de Valdés, uno spagnolo sfuggito all’Inquisizione 
iberica [>9 3] e trasferitosi a Napoli. Nella sua abitazione Valdés dirigeva ritiri spirituali 
cui partecipavano dame colte e raffinate, prelati di alto rango, ecclesiastici giovani e 
brillanti. Restando abilmente in equilibrio tra idee cattoliche e protestanti, Valdés riuscì 
a introdurre temi fortemente influenzati dalla predicazione di Lutero, in particolare 
sulla giustificazione per fede. Anche perché protetto dall’imperatore Carlo V per il qua-
le organizzò una rete di informatori in Italia, Valdés concluse la sua esistenza pratica-
mente indisturbato. Diversa sorte ebbero numerosi suoi seguaci che furono persegui-
tati: alcuni furono giustiziati, molti presero la via dell’esilio. Tra questi spicca Fausto 
Sozzini (latinizzato Socino), discendente di un’importante famiglia di Siena nota per le 
sue idee ereticali. Dopo un lungo peregrinare in vari paesi europei, Socino si stabilì in 
Polonia, dove divenne il punto di riferimento del movimento anabattista locale. La sua 
predicazione si caratterizzava per una forte impronta razionalistica, che lo portava per 
esempio a negare, come Serveto, il dogma della Trinità condiviso sia dai cattolici sia dai 
protestanti. Inoltre, molto forte era l’invito alla tolleranza religiosa e cioè ad accettare 
le diverse confessioni o idee individuali senza reprimerle con la violenza. 

Frontespizio del 
Nuovo Testamento 
nella Bibbia, 
tradotta «in lingua 
toscana» da 
Antonio Brucioli, 
1532 
[Biblioteca 
Nazionale Centrale, 
Firenze]



C16  La Riforma protestante in Europa e la Controriforma cattolica 421

4		 Riforma cattolica o Controriforma?  
Il Concilio di Trento

	 	 INTERPRETAZIONI DELLA CONTRORIFORMA  Gli sconvolgimenti religiosi e 
la diffusione della Riforma protestante obbligarono la Chiesa romana a intervenire con 
provvedimenti di carattere politico, istituzionale e teologico. Questa reazione, che si 
sviluppò tra il 1550 e il 1660, viene comunemente indicata come Controriforma. Il 
termine compare per la prima volta nel 1776 negli scritti di un giurista tedesco, ma 
il fenomeno era già ben noto ai contemporanei: in particolare, frequente era la po-
lemica in cui cattolici e protestanti si rinfacciavano a vicenda di essere titolari della 
“vera” riforma contro la “falsa” riforma degli avversari. L’espressione “Controriforma” 
ha un’indubbia connotazione negativa ed evoca un carattere repressivo del fenomeno 
e la totale condanna del movimento protestante. Gli storici di orientamento cattolico 
sottolineano però che all’interno della Chiesa romana si erano manifestati fermenti ri-
formatori già prima di Martin Lutero: per questo sarebbe più giusto parlare di Riforma 
cattolica, precedente o comunque parallela alla Riforma protestante.

	 	 DUE ASPETTI CHE CONVIVONO  Tanto il termine “Controriforma” quanto 
l’espressione “Riforma cattolica”, se usati in senso assoluto, si prestano tuttavia a frain-
tendimenti e non esauriscono la complessità del fenomeno. “Controriforma” riduce la 
storia cruciale del cattolicesimo nel ’500 e nel ’600 alla sola reazione repressiva, men-
tre “Riforma cattolica” sembra trascurare troppo quell’aspetto. Il problema è che non 
si tratta di realtà alternative, ma di due tendenze del cattolicesimo che convivono e si 
intrecciano. Non c’è dubbio che spinte riformistiche avevano attraversato la storia re-
ligiosa europea molto tempo prima di Lutero e che esse continuarono durante e dopo 
l’attività del monaco tedesco; ma è certo che fu l’esplosione del protestantesimo a ren-
dere necessaria nel mondo cattolico la creazione di un argine religioso, politico e mili-
tare contro il diffondersi della Riforma protestante [>16 1]. Per esprimere quest’ultimo 
fenomeno il termine “Controriforma” rimane il migliore a nostra disposizione.

	 	 IL CONCILIO DI TRENTO  Il pontefice Paolo III Farnese (1534-49), che abbia-
mo già incontrato come paciere tra Carlo V e Francesco I e promotore della reazione 
contro i protestanti e i Turchi in Europa [>15 3], si fece interprete di un largo movimento 
di opinione che reclamava da tempo, in ambiente sia cattolico sia protestante, la convo-
cazione di un concilio ecumenico (cioè “universale”) che affrontasse globalmente i pro-
blemi del rinnovamento religioso e portasse rimedio ai mali che affliggevano la Chiesa. 
La questione era stata rimandata da tempo, fin dal ’400, ma i successi del luteranesimo 
e del calvinismo, come anche il trauma profondo lasciato dal Sacco di Roma, resero 
non più rimandabile la convocazione di un concilio che ripristinasse l’unità dell’Eu-
ropa cattolica [>15 2]. Il concilio fu convocato a Trento nel novembre 1542 da Paolo 
III, dietro anche le pressanti richieste di Carlo V, impegnato, in suolo tedesco, nella 
dura lotta contro i principi luterani della Lega di Smalcalda [>15 1]. La scelta cadde su 



422 U4 L’Europa cristiana divisa

Trento per non dispiacere ai cattolici né ai protestanti. La città, infatti, era italiana ma 
apparteneva territorialmente all’Impero. Indetto per il 1° novembre 1542, il concilio 
ebbe però inizio solo il 13 dicembre 1545, a causa della guerra tra Carlo V e Francesco I 
[>15 3]. Interrotto più volte, fino a essere sospeso per un decennio tra il 1552 e il 1562, 
fu chiuso definitivamente alla fine del 1563 da Pio IV Medici (1559-65).

	 	 UN’ASSEMBLEA DEL MONDO CATTOLICO  L’idea iniziale del Concilio triden-
tino era quella di essere un’occasione di incontro e di riconciliazione tra cattolici e pro-
testanti. Questa ipotesi naufragò subito: i protestanti decisero infatti di non prendervi 
parte, non accettando il ruolo preminente che il papa pretendeva di avere, oltre al fatto 
che l’accesso consentito ai soli ecclesiastici contraddiceva il principio luterano del sa-
cerdozio universale dei credenti. L’incontro si trasformò allora in un’assemblea interna 
al mondo cattolico: l’ispirazione del concilio era ecumenica, ma la partecipazione fu 
ristretta non solo nel numero (circa 60 partecipanti alla prima seduta, 235 all’ultima) 
ma anche nella rappresentanza geografica: circa i tre quarti dei partecipanti erano ita-
liani; seguivano spagnoli, greci dei domìni veneziani, francesi, tedeschi, inglesi.

	 	 QUESTIONI DOTTRINALI  Sul piano della dottrina, il concilio operò una netta 
chiusura nei confronti del protestantesimo. Ribadì la validità di tutti e sette i sacramen-
ti (battesimo, eucaristia, cresima, confessione, matrimonio, ordinamento sacerdotale, 
estrema unzione), confermando la presenza reale del Cristo nell’eucaristia e nel battesi-
mo dei neonati. Contro la tesi luterana del sacerdozio universale dei credenti riaffermò 
la netta separazione tra clero e laicato e la superiorità del primo sul secondo, insieme 
con l’istituzione divina dell’ordinamento sacerdotale. Contro le tesi luterane del libero 
esame del testo sacro, la Chiesa si propose con forza come unica interprete autenti-

ca delle Sacre Scritture. Alla tesi della giustificazione 
per sola fede contrappose il principio che la salvezza 
si ottiene sì per mezzo della fede ma anche delle opere 
realizzate in seno alla Chiesa e da essa disciplinate. Il 
concilio raccomandò infine anche il culto dei santi e 
della Madonna.

	 	 QUESTIONI DISCIPLINARI  Sotto il profilo 
della disciplina, a Trento furono presi alcuni impor-
tanti provvedimenti per risolvere problemi che da 
tempo erano stati individuati come fonti di profondo 
malessere per il popolo cristiano. Oltre a promuovere 
disposizioni contro il nepotismo e la simonìa, furono 
confermati il celibato ecclesiastico e l’obbligo della re-
sidenza nella propria circoscrizione per tutti i sacerdo-
ti (vescovi compresi) con funzioni pastorali; ai vescovi 
fu imposto di effettuare visite regolari nelle parroc-
chie della loro diocesi (le cosiddette visite pastorali) 
per controllare il comportamento di fedeli e clero. Fu 

Giovanni da Udine, 
Una seduta del 
Concilio di Trento, 
XVI sec.
[Loggia della 
Cosmografia, Città 
del Vaticano, Roma]



C16  La Riforma protestante in Europa e la Controriforma cattolica 423

inoltre imposto l’uso del latino come lingua universale della Chiesa. Per combattere la 
tradizionale ignoranza del clero fu creata una rete di seminari, cioè collegi destinati alla 
formazione di uomini di Chiesa preparati e colti. In questo processo di avviamento alla 
vita ecclesiastica aveva un ruolo importante l’esame della vocazione sacerdotale, cioè 
della sincera inclinazione dei candidati di porsi al servizio nella Chiesa. Il seminario 
era un ambiente “separato”, che non comunicava col mondo circostante: era concepi-
to come un’istituzione dedicata all’educazione di individui che, secondo l’indirizzo del 
concilio, dovevano coltivare qualità intellettuali e spirituali e maturare conoscenze che 
li mettevano al di sopra della massa dei fedeli.

	 	 IL CATECHISMO  Dal concilio discesero altre innovazioni pratiche: una delle 
più importanti fu l’istituzione del catechismo. Una disposizione conciliare faceva obbli-
go di insegnare, nelle parrocchie, la dottrina ai fedeli in lingua volgare. A tale scopo il 
concilio affidò a una commissione guidata dall’arcivescovo di Milano Carlo Borromeo 
l’incarico di redigere un Catechismo romano, che fu stampato nel 1566. Questo ma-
nualetto a uso dei sacerdoti, contenente in forma semplificata la dottrina del Concilio di 
Trento, ebbe una grande importanza nel divulgare in maniera uniforme le disposizioni 
conciliari presso i fedeli: la “rivoluzione della stampa”, così a fondo sfruttata in ambien-
te protestante, questa volta veniva messa al servizio del cattolicesimo romano [>16 1].

	 IL CONCILIO DI TRENTO

LE DECISIONI DEL CONCILIO  
DI TRENTO

Questioni teologiche  
e dogmaticheControllo e repressione socialeQuestioni disciplinari  

e istituzionali

Obbligo del celibato  
e della residenza

Netta chiusura verso  
i protestantiNuovi ordini monastici

Divieto del cumulo dei benefici Validità dei sacramentiCompagnia di Gesù 
(controllo dell’istruzione)

Preparazione seminariale  
ed esame della vocazione

Clero, unico interprete  
delle Sacre ScrittureIndice dei libri proibiti

Latino, lingua universale  
della Chiesa Salvezza per fede e opereRafforzamento  

dell’Inquisizione

Istituzione del catechismo Culto dei santi e della Vergine



424 U4 L’Europa cristiana divisa

5		 L’azione repressiva  
della Chiesa

	 	 INQUISIZIONE E CENSURA  Papa Paolo III, poco dopo avere convocato il Con-
cilio di Trento, nel 1542 diede nuovo vigore al tribunale dell’Inquisizione per la lotta 
contro l’eresia, la stregoneria e ogni posizione critica nei confronti dei precetti catto-
lici. Il tradizionale strumento della scomunica non appariva sufficiente a contrastare 
le spinte disgregatrici. Al rilancio del tribunale dell’Inquisizione contribuì certamente 
il successo che in quegli anni andava riscuotendo l’Inquisizione spagnola. Nata negli 
ultimi decenni del XV secolo per fronteggiare il fenomeno del ritorno all’ebraismo degli 
ebrei convertiti al cristianesimo, essa divenne presto celebre in tutta la Cristianità per la 

 Inquisizione 
Nell’età della Controriforma, la Chiesa, oltre a fare 
ricorso a una poderosa opera di propaganda, riorga-
nizzò e potenziò anche i propri strumenti repressivi, 
tra i quali vi erano i tribunali dell’Inquisizione, istituiti 
nel 1231 per estirpare le eresie. Coordinati dalla Con-
gregazione del Sant’Uffizio, questi tribunali erano una 
macchina repressiva efficiente e inesorabile. Prima di 
procedere a un’indagine, venivano emanati due editti: 
uno “di fede”, che ordinava a tutti di denunciare gli 
eretici, l’altro “di grazia”, che stabiliva il termine di 
un mese entro il quale gli eretici che si fossero autode-
nunciati avrebbero ottenuto il perdono. Con indagini 
complesse e meticolose venivano raccolti tutti gli indi-
zi, anche i più insignificanti, come le voci malevole o le 
chiacchiere dei vicini di casa. Le colpe erano valutate 
secondo una rigida classificazione. Per istruire il pro-
cesso era sufficiente un semplice sospetto, e chiunque 
avesse avuto contatti con un eretico diveniva auto-
maticamente oggetto dell’attenzione degli inquisitori. 
L’interrogatorio era stressante. Gli inquisitori erano 
scelti per le loro particolari doti di cultura e di eloquio; 
convinti di condurre una battaglia personale col de-
monio, che parlava per bocca dell’eretico, s’impegna-
vano a fondo in un repertorio che mescolava abilmen-
te la persuasione e le minacce, le lusinghe e i tranelli. 
I testimoni d’accusa erano protetti da un segreto rigo-
roso: l’accusato non poteva confrontarsi direttamente 
con loro, ribattere alle loro accuse e nemmeno cono-
scerne il nome. Il processo si svolgeva inoltre senza av-
vocati e la sentenza era inappellabile. L’accusato che 
non confessava spontaneamente veniva sottoposto a 
tortura e, sotto le sevizie, erano ben pochi quelli che, 

pur innocenti, non finivano per confessare. Si deter-
minava in questo modo un effetto perverso: i giudici 
e l’opinione pubblica, infatti, si convincevano dell’in-
fallibilità dell’Inquisizione. Spesso l’accusa finiva per 
coincidere, di fatto, con la condanna. La sentenza era 
pronunciata pubblicamente e solennemente durante 
un rito noto come autodafé (dal portoghese auto da fé, 
‘atto della fede’). Le pene dipendevano dalla colpa. Le 
mancanze meno gravi erano punite con multe, con 
penitenze, oppure con l’obbligo di compiere un pel-
legrinaggio in terre lontane. Le colpe più gravi erano 
invece punite con il carcere (anche a vita), con la con-
fisca dei beni e la distruzione della casa, o con mutila-
zioni (frequente era il taglio della lingua). Ai recidivi 
toccava la pena di morte: solitamente erano bruciati 
vivi tramite il rogo “purificatore” solo gli eretici impe-
nitenti, e il pentimento poteva avvenire anche ai piedi 
del rogo. Ai pentiti veniva concessa una morte meno 
crudele: erano uccisi per impiccagione o decapitazio-
ne. La Chiesa si occupava di istruire e di condurre il 
processo, ma non di eseguire le condanne. Questo 
compito toccava al braccio secolare, cioè alle autorità 
civili. In questo modo la Chiesa allontanava da sé l’im-
magine del carnefice e la attribuiva ai rappresentanti 
del potere laico. Nel corso del ’600 il tribunale dell’In-
quisizione ricorse sempre meno alla violenza per con-
centrare la sua attività nella vigilanza sulla stampa e 
impedire la circolazione di testi ritenuti pericolosi per 
la dottrina cattolica. Nel 1965 fu trasformato nella 
Congregazione per la dottrina della fede, una istituzio-
ne che mira più alla promozione della ricerca teologi-
ca che alla repressione.

LE PAROLE 
DELLA STORIA



C16  La Riforma protestante in Europa e la Controriforma cattolica 425

durezza dei suoi metodi e per il gran numero di roghi e condanne eseguiti [>4 3]. Sull’e-
sempio spagnolo, il papato accentrò il tribunale dell’Inquisizione sotto la direzione di 
una commissione cardinalizia, la Congregazione del Sant’Uffizio, che aveva giurisdi-
zione in materia di fede nei territori della Cristianità cattolica e coordinava i tribuna-
li inquisitoriali locali. Si creò così una politica unitaria e accentrata della repressione 
contro ogni minaccia all’autorità dottrinaria e morale della Chiesa.

	 	 LA CACCIA ALLE STREGHE  In età medievale, soprattutto in aree marginali 
geograficamente e culturalmente, come i Pirenei francesi o le Alpi italiane, lontane 
dall’influsso della società feudale e della Chiesa, sopravvivevano antichissime forme di 
culto di origine pagana e un’aperta resistenza all’obbedienza alla Chiesa. Il fenomeno 
delle credenze popolari venne spiegato razionalmente assimilandolo alla stregoneria. 
Non mancarono forzature motivate da altre esigenze: ogni persona il cui comporta-
mento risultava non convenzionale, e quindi in qualche modo “sconveniente”, poteva 
essere sospettata di essere un affiliato del demonio: ed è con l’accusa di stregoneria che 
nel 1431 venne mandata al rogo Giovanna d’Arco durante la guerra dei Cent’anni 
[>9 1]. Nel 1486 venne pubblicato addirittura un vero e proprio manuale per i caccia-
tori di streghe, il Malleus maleficarum (‘Martello delle streghe’). Il Malleus è imbevuto 
da un atteggiamento di profonda misoginia. Per motivare la presunta predisposizione 
delle donne alla stregoneria enumera tre motivi:

Misoginia   
Dal greco misèo, 
‘odio’, e gynè, 
‘donna’, la parola 
indica l’avversione 
e la repulsione 
nei confronti delle 
donne.

LA FONTE 
ICONOGRAFICA

Lo spettacolo dell’autodafé
Le sentenze della Santa Inquisizione consistevano in un 
lungo rituale, l’autodafé, un vero e proprio spettacolo di 

intrattenimento che si svolgeva lungo un’intera giornata 
e a cui partecipava tutta la popolazione. Nel dipinto viene 

raffigurata la piazza principale di Madrid, in Spagna, 
allestita per l’avvenimento. Sullo sfondo, al centro, nella 

tribuna reale siedono il re Carlo II, la regina consorte e la 
regina madre. Dai balconi assistono nobili e personaggi 

illustri della corte. A sinistra, il trono dell’inquisitore 
generale domina la tribuna delle cariche pubbliche 

e, più in basso, l’altare con la croce e lo stendardo del 
Sant’Uffizio che poggiano su un ricco tappeto circondato 

da candelabri. Al centro 
del dipinto i due prigionieri 

ritenuti colpevoli di reati 
contro la Chiesa ci volgono 

le spalle attorniati da relatori 
che leggono le sentenze dai 

pulpiti e da domenicani che 
discutono. La tribuna di 

destra era riservata a chi era 
in qualche modo imparentato 

con l’Inquisizione. In 
primo piano i soldati che 

scorteranno i condannati a 
morte alla periferia della città 

per essere giustiziati.

Francisco Rizi, Autodafé in plaza 
Mayor a Madrid nel 1680, 1683
[Museo del Prado, Madrid]



426 U4 L’Europa cristiana divisa

Il primo [motivo] è che sono molto più credule, e poi-
ché il demonio cerca di corrompere la fede, le attacca 

per prime. [...] La seconda ragione è che le donne sono 
più impressionabili per natura e più pronte ad accettare 
le influenze esterne. Per cui accade che, quando fanno 
buon uso di questa loro attitudine, sono buonissime; 

in caso contrario sono pessime. Infine la terza causa è 
che esse hanno una lingua immonda e tutto ciò che ap-
prendono nelle arti magiche, lo possono a stento tenere 
nascosto alle loro amiche e compagne; e dal momento 
che sono deboli per natura, cercano un mezzo di ven-
detta più facile e segreto per mezzo di malefici.

Tra il 1550 e il 1650 circa, non solo i tribunali dell’Inquisizione cattolica, ma anche le 
autorità civili e religiose in area protestante misero a morte decine di migliaia di perso-
ne accusate di far parte di una congregazione di seguaci del demonio, di avere parteci-
pato a mostruose orge sataniche, di possedere il potere di distruggere o recar danno a 
uomini, animali, cose. La diffusione della Riforma protestante contribuì senza dubbio a 
far crescere a dismisura la psicosi della strega: dovunque si imposero i protestanti – lu-
terani o calvinisti che fossero – ogni forma di resistenza cattolica fu aggredita a colpi di 
accuse di stregoneria; lo stesso fecero i cattolici dovunque persero terreno o riuscirono 
a recuperarlo. La caccia alle streghe imperverserà in Europa per tutto il tempo del con-
flitto tra le molteplici anime del cristianesimo cinquecentesco, fino alla metà del XVII 
secolo, quando il consolidamento dei due fronti e una fase di relativa pace – insieme 
anche alle proteste degli intellettuali più illuminati e alle esigenze di ordine delle mo-
narchie assolute – metteranno fine ai massacri sistematici. 

	 	 LA MITOLOGIA DELLA STREGA  Una volta creata, la mitologia della strega 
acquistò vita autonoma, al di là delle forzature e degli eccessi di zelo degli inquisitori cat-
tolici e dei loro imitatori in campo protestante. La gente comune, ma anche molti intel-
lettuali, credevano veramente che le streghe esistessero e – ciò che più importa – molte 
presunte streghe erano profondamente convinte di possedere poteri diabolici. Le radici 
di queste credenze poggiano su alcuni comportamenti irrazionali ed emotivi propri di 
molte società organizzate: guerra, fame, disordini, incertezza diffusa generano infatti 
l’esigenza di un “capro espiatorio”, di un “nemico” cui imputare l’origine di ogni male. 
Una volta stabilito che streghe e stregoni erano il “nemico” da abbattere, individui “di-
versi” come vecchie, vedove, mammane, storpi, vagabondi, senza famiglia, ecc., erano 
tutti a rischio di persecuzione. A loro volta i “diversi” hanno in molti casi coltivato l’il-

lusione di poter riscattare o “vendicare” 
il proprio isolamento attraverso l’adesio-
ne al culto, più o meno fantasioso, del 
principe delle tenebre. In molti casi l’au-
tosuggestione deve aver contato moltis-
simo, specie nei soggetti più fragili. Tra 
questi certamente la presenza di donne 
era schiacciante: la condizione di inferio-
rità in cui esse versavano a tutti i livelli 
della società è stato l’elemento decisivo. 
Signore di ricca famiglia chiuse in con-
vento, vecchie fattucchiere levatrici nei 

Tre donne 
condannate al rogo 
per stregoneria 
a Derenburg in 
Germania, 1555



C16  La Riforma protestante in Europa e la Controriforma cattolica 427

villaggi, vedove o donne sole drammaticamente esposte all’emarginazione nelle città e 
nei villaggi, erano soggetti ideali per accuse di stregoneria, ma anche per cadere vittime 
delle allucinazioni “diaboliche”, a metà strada tra il desiderio di evasione e il sogno di 
possedere un potere che la comunità e gli uomini non riconoscevano loro.

	 	 L’INDICE DEI LIBRI PROIBITI  Il pontefice Paolo IV (1555-59), di tendenze 
fortemente conservatrici, potenziò la macchina repressiva della Controriforma rior-
ganizzando la censura sulla stampa, cioè il controllo delle autorità ecclesiastiche sui 
libri che venivano pubblicati, e fissando i criteri per la compilazione dell’Indice dei libri 
proibiti, un catalogo dei libri che un buon cattolico non avrebbe mai dovuto leggere. Il 
primo Indice romano (cosiddetto “paolino” dal nome del pontefice) fu compilato nel 
1559. Seguirono vari aggiornamenti e riforme. Ad affiancare la Congregazione del 
Sant’Uffizio, nel 1581 venne creata anche un’apposita Congregazione dell’Indice. Di 
alcuni autori si proibiva totalmente la lettura, di altri solo alcune opere o parti di opere. 
Parallelamente la Chiesa di Roma intensificò l’attività poliziesca, volta a contrastare 
la diffusione clandestina di opere vietate, in particolare di quelle provenienti dai paesi 
protestanti, dove era in corso una vivace produzione culturale e scientifica.

	 	 LA DIFFUSIONE DEI GHETTI EBRAICI IN ITALIA  Un altro aspetto della morsa 
repressiva della Controriforma furono i provvedimenti che colpirono le comunità ebrai-
che in Italia. Nel 1555, sempre per iniziativa di papa Paolo IV, fu stabilito che i membri 
delle comunità ebraiche presenti nello Stato pontificio non potessero possedere beni 
immobili e accogliere ebrei provenienti da altri Stati. Ribadì inoltre l’obbligo per tutti i 
membri delle comunità di indossare precisi segni di riconoscimento (un cappello giallo 
e un distintivo cucito sugli abiti: >6 6). Inoltre decretò la segregazione degli ebrei dello 
Stato pontificio nei ghetti, sul modello del Ghetto Novo istituito a Venezia nel 1516: il 
ghetto era un quartiere circoscritto, spesso sovraffollato, nel quale gli ebrei erano obbli-
gati a risiedere, senza disporre della 
proprietà delle case. Il pontefice si 
adoperò affinché le medesime mi-
sure fossero adottate nel resto d’Ita-
lia. Il suo intento era impedire che, 
nel quadro della Controriforma, si 
potesse invece pensare che esistesse 
un atteggiamento di tolleranza nei 
confronti dell’ebraismo. Persecu-
zioni ed espulsioni spinsero gli ebrei 
a trasferirsi nell’Italia centro-set-
tentrionale. In controtendenza, alla 
fine del ’500 il Granducato di To-
scana offrirà ai mercanti marrani, 
spagnoli e portoghesi, ospitalità a 
Livorno, esenzioni fiscali e la possi-
bilità di tornare all’ebraismo [>9 3].

	 Storia online
L’Indice dei 
libri proibiti

Il primo  
ghetto a Venezia 

nel 1516

EV
EN

TI

Veduta dall’alto del 
ghetto a Venezia



428 U4 L’Europa cristiana divisa

6		 Il rilancio della Chiesa cattolica  
nella società

	 	 I NUOVI ORDINI RELIGIOSI  L’aspetto repressivo era solo uno dei volti della 
Chiesa cattolica cinquecentesca. La volontà di attuare una riforma del cattolicesimo 
attraverso nuove forme organizzative, di perseguire la moralizzazione del clero e di in-
tervenire concretamente nella società era emersa già alcuni anni prima del Concilio di 
Trento con la fondazione di tutta una serie di ordini religiosi e di istituzioni caritative 
e assistenziali. Nel 1497 era stato creato l’Oratorio del divino amore, una confrater-
nita votata a intense e frequenti pratiche di devozione e alla carità. Nel 1524 fu crea-
to l’ordine dei teatini (dal nome antico della città di Chieti, Teate), rivolto alla riforma 
morale del clero e alla predicazione; nel 1528 venne riconosciuto dal papa quello dei 
cappuccini, dediti alla predicazione popolare e all’assistenza degli appestati; nel 1540 
venne approvato l’ordine dei somaschi (dalla località di Somasca, vicino a Bergamo), 
incaricati soprattutto degli orfanotrofi; nel 1544 fu la volta delle orsoline (dal nome di 
santa Orsola), suore di clausura particolarmente impegnate nell’istruzione femminile. 
Nel 1553 fu riconosciuto l’ordine dei barnabiti (dal nome della chiesa milanese di San 
Barnaba), attivi nella cura delle anime e nell’assistenza agli infermi. Molti altri ordini 
furono istituiti negli anni seguenti. Mentre nel XIII secolo la fondazione degli ordini 
mendicanti aveva consentito di porre un freno al dilagare delle eresie, assorbendone 
alcune tematiche pur di far rientrare le scissioni, l’istituzione di così numerose confra-
ternite e ordini nel particolare clima controriformistico di questi decenni esprimeva la 
volontà di rilanciare la presenza della Chiesa nella società respingendo qualsiasi ten-
tazione eterodossa. A prescindere dalle loro “specializzazioni”, i nuovi ordini religiosi 
svolsero anzitutto opera missionaria all’interno della lacerata Cristianità europea, at-
traverso la predicazione, l’esempio e l’impegno sociale.

Confraternita   
Libera associazione 
di laici e chierici con 
fini di assistenza 
(ai malati, ai poveri, 
ecc.), di elevazione 
religiosa (attività 
di preghiera, 
celebrazioni 
liturgiche, 
processioni) e di 
conforto delle anime.

Gli abiti religiosi 
caratteristici dei 
diversi ordini
[illustrazione, 1932]



C16  La Riforma protestante in Europa e la Controriforma cattolica 429

	 	 I GESUITI  La più importante di queste nuove istituzioni fu la Compagnia di 
Gesù, fondata nel 1534 da Ignazio di Loyola (1491-1556), un ufficiale spagnolo dalla 
vita avventurosa, il quale, ferito durante un assedio, fu preso da una crisi mistica e deci-
se di dedicarsi all’apostolato religioso. L’ordine dei gesuiti, che ebbe una rapida crescita  
(5 mila membri nel 1581, 16 mila nel 1625), prevedeva una formazione lunga e meti-
colosa: due anni di noviziato, due di studi letterari e scientifici, tre di filosofia, quattro di 
teologia. Il gesuita diventava sacerdote verso i trent’anni. La struttura interna era rigoro-
samente gerarchica e l’autorità era concentrata nelle mani del capo dell’ordine, il gene-
rale. Reclutati attraverso una selezione molto severa, i gesuiti erano uomini di Chiesa che 
univano alla vasta cultura e alle capacità non comuni una consolidata abitudine a un’ob-
bedienza di tipo militare (lo stesso termine “Compagnia” evocava il mondo delle armi).

Loyola pubblicò nel 1548 gli Esercizi spirituali, una guida alla formazione spirituale 
dei fedeli e dei gesuiti. È ai membri dell’ordine in particolare che sono rivolte le “regole” 
da osservare nella “Chiesa militante”, caratterizzate soprattutto dalla ricorrente insi-
stenza sulla ferrea disciplina e sulla rigida scala gerarchica da rispettare:

Thomas van 
Apshoven, La 
predica di Ignazio 
di Loyola, 1622-65

Regola 1. Messo da parte ogni giudizio, dobbiamo 
avere l’animo disposto e pronto a obbedire in tut-

to alla vera sposa di Cristo nostro Signore che è la no-
stra santa madre Chiesa gerarchica. [...]

Regola 9. Si lodino tutti i precetti della Chiesa con l’esser 
pronti a cercare argomenti a favore di essi e mai contro.

Regola 10. Dobbiamo essere disposti a ritenere per 

buoni e a lodare le disposizioni, le raccomandazioni 
e i comportamenti dei nostri superiori; perché, sebbe-
ne alcuni di questi non siano o non furono buoni, il 
parlare contro di essi sia predicando in pubblico, sia 
discutendone davanti al popolo semplice, genererebbe 
mormorazione e scandalo piuttosto che vantaggio: e 
così il popolo si indignerebbe contro i propri superiori 
sia temporali sia spirituali. [...]



430 U4 L’Europa cristiana divisa

Regola 13. Per non sbagliare dobbiamo sempre ritene-
re che quello che vediamo bianco sia nero se lo dice la 
Chiesa gerarchica. Perché crediamo che quello spirito 
che ci governa e ci sorregge, per la salvezza delle no-
stre anime, sia lo stesso in Cristo nostro Signore, che è 
lo sposo, e nella Chiesa, che è la sua sposa.

INTERROGARE LA FONTE

1.  Quali parole, più volte ripetute, hanno lo scopo di enfatizzare 
l’assoluta sottomissione del gesuita?
2.  Come sono motivati i comportamenti imposti? Sono rintracciabili 
argomentazioni razionali?

	 LE FONDAZIONI DEI GESUITI IN EUROPA FINO AL 1616

	 	 I GESUITI NELLA SOCIETÀ: EDUCATORI E CONSIGLIERI  All’estremo rigore 
esercitato all’interno dell’ordine corrispondeva un’estrema flessibilità e adattabilità dei 
gesuiti nei confronti della realtà in cui operavano. Loro obiettivo principale era la ricon-
quista della Cristianità ai princìpi morali e dottrinali della Chiesa romana, e per questo 
era necessario che la Compagnia penetrasse il più possibile nella realtà politica, sociale, 
culturale europea, senza eccessive rigidità nei confronti degli “eretici”, degli increduli, 
degli incerti. Soprattutto in due campi tale azione fu svolta con successo: la collabora-
zione con i governi e la promozione delle istituzioni educative. Il prestigio intellettuale 
e il rigore morale della Compagnia resero richiestissimi i professori gesuiti da parte di 
principi e città, a tal punto che Ignazio di Loyola dovette creare a Roma un apposi-
to collegio centrale, il Collegio romano, per l’istruzione dei novizi. Membri dell’ordine 
assunsero la direzione delle università cattoliche, ma soprattutto fondarono scuole di 
istruzione primaria e secondaria che presto furono affollate di giovani appartenenti ai 
ceti superiori, alta nobiltà compresa. Come educatori, infatti, i gesuiti ebbero accesso 
anche alle corti e – grazie alla loro disponibilità a recuperare peccatori pentiti – diven-
tarono i confessori ufficiali di principi e sovrani: di conseguenza l’ordine era certamen-
te l’organismo internazionale più informato del tempo, in grado, quindi, di assicurare 
ottimi servizi anche dal punto di vista diplomatico.

La facciata della Chiesa  
del Gesù a Roma

	Storia online
	 Il collegio: 

una nuova 
istituzione 
educativa



C16  La Riforma protestante in Europa e la Controriforma cattolica 431

	 	 NUOVI PROGRAMMI D’ISTRUZIONE  Il grande successo dei gesuiti si deve alla 
serietà e alla buona qualità media della loro istruzione dal punto di vista sia morale sia 
culturale. I gesuiti introdussero nei programmi scolastici il gioco didatticamente disci-
plinato, la danza perché i ragazzi imparassero a tenere un portamento elegante, le recite 
teatrali per abituarli a essere disinibiti in società: tutti accorgimenti per formare schiere di 
perfetti gentiluomini cattolici. Per altro verso va precisato che i gesuiti si preoccuparono 
di estendere la propria influenza anche sui ceti più umili, proponendo, ancora una volta, 
il sistema più efficace per catturare l’attenzione del popolo analfabeta. Essi furono infatti 
grandi promotori del culto delle immagini sacre, di cui erano espressione i sontuosi ap-
parati cerimoniali delle processioni religiose che si svolgevano anche nei più piccoli paesi. 
Anche l’architettura religiosa rientrò nei programmi di proselitismo dei gesuiti e la chiesa 
madre dell’ordine, ovvero la Chiesa del Gesù a Roma (1568-75), voluta dallo stesso Igna-
zio di Loyola, ne è un perfetto esempio: una facciata maestosa colpiva profondamente già 
dall’esterno mentre l’unica vasta aula rettangolare dell’interno indirizzava l’attenzione 
del fedele verso il celebrante (senza più la distrazione visuale delle navate laterali) ed era 

ideale per la predicazione a gran-
di folle. Questa tipologia architet-
tonica si diffuse in tutta Europa e 
fu una componente importante 
dello stile barocco [>20 5].

	 	 L’ATTIVITÀ MISSIONA-
RIA  Col tempo, la Compagnia 
di Gesù si ritirò progressivamente 
dal campo delle opere assistenzia-
li, ma non trascurò attività mis-
sionarie oltremare: san Francesco 

Proselitismo   
Attività svolta 
per individuare e 
formare seguaci, di 
una religione ma 
anche di un’idea, un 
progetto, un partito 
o altro.

Gesuiti in viaggio su 
un’imbarcazione
[Museo Nacional de 
Colombia, Bogotá]

Secondo la tradizione 
IHS significa in latino 
Iesus Hominum 
Salvator (‘Gesù 
salvatore degli 
uomini’). Nel XVI 
secolo i gesuiti 
attribuirono un nuovo 
significato  
al trigramma, Iesum 
habemus socium 
(‘abbiamo Gesù 
come compagno’) e 
lo adottarono come 
insegna  
del loro ordine.

	 LA PRESENZA DEI GESUITI IN SUD AMERICA



432 U4 L’Europa cristiana divisa

Saverio, uno dei primi collaboratori di Ignazio di Loyola, ottenne importanti successi in In-
dia e in Giappone, e il gesuita Matteo Ricci in Cina, quasi a indicare che le rinnovate energie 
del mondo cattolico erano ormai tali da poter conquistare anche i non credenti delle terre 
più lontane. Particolarmente significativa fu la presenza dei gesuiti in America meridio-
nale, in particolare Argentina, Brasile e Paraguay, dove fondarono le riduzioni, missioni 
strutturate come nuclei abitativi finalizzati all’evangelizzazione delle popolazioni indigene.

Il fenomeno delle riduzioni è molto interessante: chiamate così perché gli indios veni-
vano “ridotti” da pagani a cristiani, furono in realtà molto più che strumenti di con-
versione. Chi era arrivato nel Nuovo Mondo con l’intento di evangelizzare popolazioni 
che, nella visione europea, vivevano senza dio in una natura paradisiaca e idealizzata 
(mito del buon selvaggio) si era reso conto ben presto che invece gli indios conducevano 
un’esistenza molto difficile, dove la lotta per la sopravvivenza era durissima. Questa 
situazione era stata aggravata dal selvaggio sfruttamento che dei nativi fecero i primi 
colonizzatori, situazione alla quale, da un certo punto in poi, la Corona spagnola aveva 
deciso di mettere un freno. I gesuiti intervennero in questo spazio, proponendo una 
convivenza pacifica tra indios e colonizzatori: le riduzioni furono dunque comunità au-
tosufficienti, i cui i beni venivano messi in comune, capaci di difendersi dalla natura e 
dagli uomini. In questo clima, l’evangelizzazione era oltremodo facilitata.

	 	 DISCIPLINAMENTO SOCIALE  I profondi cambiamenti che investirono nel cor-
so del ’500 il mondo cattolico furono accompagnati, come abbiamo visto, dall’elabora-
zione di strumenti al tempo stesso di propaganda e di repressione. Questa vasta azione di 
controllo sociale e di riorganizzazione intrapresa dalla Chiesa cattolica, parallelamente 
all’opera repressiva vera e propria, è stata definita dalla recente storiografia disciplina-
mento sociale. Qualsiasi manifestazione, pubblica o privata, della vita sociale – dalle feste 
ai giochi, dai matrimoni alla sessualità, alle forme di medicina popolare – fu sottoposta 
a una capillare opera di controllo e di intervento. Attraverso l’imposizione di modelli di 
comportamento la Chiesa cattolica – ma un analogo discorso può farsi anche per quella 
protestante – tendeva a radicare l’identità confessionale negli individui, fino a convincer-
li che essa rappresentasse l’unico ordine possibile. Ne risultò una società più uniforme 
e compatta dal punto di vista culturale, predisposta all’autodisciplina e all’obbedienza 
[>FARE STORIA Il disciplinamento delle coscienze tra Riforma e Controriforma, pp. 435-439].

	 I GESUITI

COMPAGNIA DI GESÙ

Obbedienza militare Fondazione di collegi 
per nobili e ceti umili

Consiglieri di uomini  
di Stato

Missioni in Asia,  
Africa e America  

del Sud

Promozione delle 
istituzioni educative

Attività  
evangelizzatrice

Collaborazione  
con i governi

Struttura rigidamente 
gerarchica



433C16  La Riforma protestante in Europa e la Controriforma cattolica

Capitolo 16 

RIORGANIZZARE ESPORRE

LA RIFORMA SVIZZERA  Le idee luterane si 
diffusero in Europa insieme alla stampa e alle pub-
blicazioni in lingua volgare, che andavano affer-
mandosi nel XVI secolo. Nella Confederazione elve-
tica i movimenti riformatori attecchirono prima che 
altrove. A Zurigo Zwingli riorganizzò la Chiesa or-
dinando la distruzione delle immagini sacre e abo-
lendo il sacramento dell’eucaristia. Da Zurigo partì 
anche la corrente radicale degli anabattisti (i ribat-
tezzati), che volevano dar vita a comunità di fedeli 
puri coerenti con il dettato evangelico. Ostacolati 
dalle autorità di Zurigo, si trasferirono in Germania, 
dove pure furono duramente perseguitati. A Gine-
vra il francese Giovanni Calvino plasmò un model-
lo di società sull’idea di predestinazione: sebbene 
solo la volontà di Dio potesse destinare gli eletti alla 
salvezza, ognuno nel corso della propria vita dove-
va impegnarsi assecondando la propria vocazione, 

anche professionale. La vita sociale ginevrina fu or-
ganizzata e controllata da Calvino con una tale in-
transigenza da sfociare nel terrore e nella condanna 
al rogo di chi era considerato eretico. 

1  LESSICO  Distingui le differenze tra cattolicesimo e 
Chiese riformate in una mappa usando il seguente lessico 
specifico: sacerdozio universale dei credenti, latino, libero 
esame delle Sacre Scritture, predestinazione, interpretazio-
ne delle Sacre Scritture affidata ai sacerdoti, iconoclastia, 
condanna delle eresie, libero arbitrio, lingua volgare, servo 
arbitrio, celibato dei sacerdoti. 

2  NESSI E RELAZIONI  Scrivi un testo argomentativo 
di circa 20 righe dando evidenza agli elementi di continuità 
e a quelli di rottura tra la Riforma protestante e i movimenti 
riformatori dei secoli precedenti. 

LA NUOVA GEOGRAFIA RELIGIOSA DELL’EU-
ROPA  Mentre il luteranesimo si impose nell’Euro-
pa settentrionale, il calvinismo si diffuse in Francia 
e anche in Ungheria, nei Paesi Bassi e tra gli scoz-
zesi che aderirono alla variante del presbiterianesi-
mo, grazie alla predicazione di Knox. In Inghilterra 
Enrico VIII diede vita alla Chiesa anglicana (1534), 
producendo uno scisma con la Chiesa di Roma; 
solo dopo però la Chiesa anglicana si avvicinò al 
protestantesimo. 
In Italia la Riforma ebbe una diffusione limitata, 
sia perché mancava qui la profonda avversione alla 
Chiesa di Roma che esisteva in altri paesi, sia per la 
dipendenza dei signori dal papa e dall’imperatore. 
Grande influenza ebbe Valdés, i cui seguaci furono 
però giustiziati o dovettero emigrare: fu il caso di So-
cino che divenne il principale punto di riferimento 
dell’anabattismo in Polonia.

3  SPAZIO  Collega le dottrine religiose ai paesi in cui si 
diffusero maggiormente.

1.  Calvinismo/ugonotti a.  Inghilterra

2.  Anabattismo b.  Germania

3.  Presbiterianesimo c.  Francia

4.  Anglicanesimo d.  Paesi scandinavi

5.  Luteranesimo e.  Paesi Bassi

f.   Polonia

g.  Scozia

4  LESSICO  Spiega l’origine dei nomi con cui si indica-
vano le varie religioni riformate citate nell’esercizio 3.



L’Europa cristiana divisaU4434 L’Europa cristiana divisa

LA CONTRORIFORMA CATTOLICA  Rea-
gendo alla riforma papa Paolo III convocò il Concilio 
di Trento (1545-63), che tuttavia non poté essere 
un’occasione di riconciliazione, giacché i protestanti 
decisero di non parteciparvi. Il concilio mostrò una 
radicale chiusura nei confronti del protestantesimo, 
confermando la Chiesa come unica interprete delle 
Sacre Scritture e affermò il principio della salvezza 
per mezzo delle opere e non solo della fede. Il conci-
lio confermò l’obbligo del celibato ecclesiastico e la 
residenza, vincolante per i sacerdoti, nella circoscri-
zione loro affidata; fu predisposta una rete di semi-
nari e si presero provvedimenti contro nepotismo e 
simonìa; venne istituito il catechismo. 

La Chiesa consolidò con la forza le decisioni prese 
nel concilio, attuando un’azione repressiva attraver-
so il tribunale dell’Inquisizione amministrato dalla 
Congregazione del Sant’Uffizio. Per arginare la dif-
fusione delle idee riformate attraverso la stampa, in-
staurò anche l’Indice dei libri proibiti. La paura per il 
dilagare del “diverso” prese corpo nella persecuzione 
degli ebrei, che una bolla papale del 1555 segregò 
nei ghetti, e nella caccia alle streghe. 

5 TEMPO  Indica a quali eventi relativi alla Controrifor-
ma corrispondono le seguenti date: 1545, 1555, 1559, 1563, 
1566, 1581. 

LA RIFORMA CATTOLICA  La Chiesa si ado-
però anche in progetti di riforma del cattolicesimo 
intervenendo per rilanciare l’azione cattolica attra-
verso nuovi ordini religiosi, in primo luogo la Com-
pagnia di Gesù, concepita come una struttura 
rigorosamente gerarchica con il compito di conqui-
stare o riconquistare alla Chiesa la società. Sottopo-
sti a una rigida obbedienza e di grande preparazio-
ne culturale, i gesuiti si sforzarono di penetrare in 
ogni strato sociale cercando la collaborazione con 
i governi e promuovendo le istituzioni educative; ai 

ceti popolari, in particolare, “parlavano” attraver-
so il culto delle immagini sacre e sontuosi apparati 
cerimoniali. Quella intrapresa dalla Chiesa dopo il 
Concilio di Trento fu una azione di disciplinamen-
to sociale capillare, volta a radicare l’identità con-
fessionale cattolica nei fedeli e fondata sul controllo 
e l’imposizione di modelli di comportamento. 

6  NESSI E RELAZIONI  Completa la mappa e usa-
la per illustrare la differenza tra Controriforma e Riforma 
cattolica.

Rifiuto delle 
proposte  
di Lutero

Controriforma Riforma cattolicaCONCILIO DI .................. 
(1545-63)

Istituzione 
dell’................... 

proibiti

DISCIPLINAMENTO SOCIALE

Rafforzamento 
dell’...................

Persecuzione 
delle eresie  

(ebrei e caccia 
alle .................)

Controllo 
sulla condotta 

................... del 
clero e sulla sua 

...................

Nuovi  
................... 
specializzati

Istituzione del 
...................

Educazione e impegno 
sociale



C16  La Riforma protestante in Europa e la Controriforma cattolica 435435

Il disciplinamento  
delle coscienze tra Riforma  
e Controriforma 

FARE STORIA 

Nel corso del XVI secolo, la questione del governo 
delle coscienze divenne centrale nei processi di tra-

sformazione religiosa e politica innescati dalla Riforma 
protestante e dalla successiva Controriforma cattolica. La 
Riforma, inaugurata da Martin Lutero con la denuncia delle 
indulgenze e la rivendicazione del primato della Scrittura 
e della fede personale, mise in crisi l’autorità della Chie-
sa romana come unica depositaria della verità teologica. 
La coscienza individuale venne così investita di un ruolo 
inedito: luogo privilegiato del rapporto con Dio, sottratto 
– almeno in linea teorica – alla mediazione istituzionale. 
Questo spostamento produsse una riorganizzazione pro-
fonda dei meccanismi di controllo e disciplinamento. Il 
governo delle coscienze, strumento già diffuso nell’Europa 
cattolica prima della Riforma protestante, ora si trasformò 
rispetto al periodo precedente: si passò da un controllo 
esterno e rituale a una sorveglianza più capillare e interio-
rizzata. Nelle città riformate si assistette così a una stret-
ta regolazione della vita morale e spirituale dei cittadini, 
attraverso concistori, prediche e pratiche di sorveglianza 
collettiva. In parallelo, la Chiesa cattolica, attraverso il Con-
cilio di Trento (1545-63), rispose con una riorganizzazione 
istituzionale volta a riaffermare l’autorità dottrinale e a raf-
forzare i meccanismi di formazione e controllo del clero e 
dei fedeli. In questo contesto, il governo delle coscienze si 
configurò come un terreno di contesa tra autorità religio-
se e poteri politici. La libertà di coscienza, pur affermata 
da alcuni riformatori, venne frequentemente subordinata 
alla necessità dell’ordine confessionale e della coesione 
sociale. Questo periodo, lungi dall’inaugurare un’epoca 
di libertà individuale illimitata, aprì quindi una nuova fase 
nella storia della disciplina religiosa, in cui la coscienza 
divenne oggetto di politiche sistematiche di controllo, mo-
dellamento e interiorizzazione del potere. È in questo qua-
dro che maturò l’idea, in alcuni intellettuali, della radicale 
corruzione delle coscienze europee, causata da secoli di 
civilizzazione, e così dell’impossibilità di riformarle. In qua-
le modo, quindi, si potevano cambiare le cose? 
Lo storico Adriano Prosperi mostra l’importanza della con-
fessione per il controllo delle coscienze nell’Italia post-tri-

dentina (XVII-XVIII secoli; >STO1). Già diffusa nei secoli 
precedenti, in questo periodo la confessione cambiò ra-
dicalmente non solo perché si diffuse in maniera più ca-
pillare nelle pratiche religiose dei fedeli, ma anche perché 
si moltiplicarono le sue tipologie. Si diffusero confessioni 
intime e confessioni continue, ripetute. Alcuni ordini reli-
giosi, come i gesuiti, si specializzarono nelle confessione 
dei fedeli. Strumento di controllo da parte delle gerarchie 
ecclesiastiche ma, allo stesso tempo, oggetto di critica da 
parte di alcuni tradizionalisti, le confessioni della prima età 
moderna mostrano come il cristianesimo europeo radicò la 
sua presenza nelle anime delle persone.
Lo storico Umberto Grassi invece ci mostra il cambiamento 
che, nel corso del ’500, coinvolse la vita matrimoniale e 
sessuale degli individui [>STO2]. Infatti, la rottura dell’uni-
tà confessionale dell’Europa segnò l’inizio di una fase di 
intensa regolamentazione morale: da un lato, i protestanti 
misero in discussione il celibato ecclesiastico e rivalorizza-
rono il matrimonio, sottratto alla sfera sacramentale della 
Chiesa e sottoposto a una rigorosa disciplina civile; dall’al-
tro, vi fu il tentativo, questa volta condiviso tra cattolici e 
protestanti, di controllare la sessualità e reprimere ogni 
comportamento ritenuto deviante. La religione determinò 
così la vita degli individui, come mai aveva fatto fino ad 
allora.
Gli sforzi profusi per disciplinare le coscienze, la morale, i 
comportamenti erano efficaci per riformare la società? Il 
filosofo Michel de Montaigne, vissuto in Francia nel corso 
del ’500, fu capace attraverso la sua opera di incrinare, 
quando non demolire, le tradizionali certezze delle società 
dell’Europa rinascimentale [>DOC3]. Sollecitato dalla co-
noscenza di uomini e donne che non avevano mai avuto 
contatti con la civilizzazione europea, egli ritiene che pro-
prio la stessa civilizzazione sia la causa della corruzione 
delle coscienze e, di conseguenza, suggerisce di osservare 
la vita, in un certo senso più pura e moralmente più apprez-
zabile, dei selvaggi. Scritto in un periodo in cui in Europa 
si combatteva per la religione, Montaigne indica una via 
d’uscita guardando a un mondo radicalmente diverso da 
quello in cui viveva.

FILOSOFIA



436 U4 L’Europa cristiana divisa436 L’Europa cristiana divisaU4

	 A. Prosperi
		 La confessione come strumento di controllo delle anime

Lo storico Adriano Prosperi (nato nel 1939) è uno dei massimi specialisti di storia religiosa della prima 
età moderna. Nel brano che segue spiega come, nell’età tridentina (1545-63), la Chiesa cattolica 
riaffermò il valore sacramentale della confessione contro le critiche protestanti. Allo stesso tempo, 
tuttavia, in particolare i gesuiti promossero il sacramento come strumento sia di conversione nelle 
comunità di recente evangelizzazione, sia di direzione spirituale, trasformandolo in un dialogo continuo 
con un padre spirituale. In questo modo, la confessione post-tridentina fu un veicolo di controllo 
capillare dei fedeli tale da suscitare sospetti di potenziale destabilizzazione sociale.

[A. Prosperi, Una 
rivoluzione passiva. 

Chiesa, intellettuali e 
religione nella storia 

d’Italia, Einaudi, 
Torino 2022,  
ed. digitale] 

ST
O

1

La confessione dell’età tridentina fu una realtà molto di-
versa da quella tradizionale. Considerandone l’impor-

tanza, il «Catechismo tridentino» fece una considerazione 
degna di nota: l’attacco che la Chiesa aveva subito da parte 
degli eretici era stato respinto proprio grazie alla confessio-
ne, vera e propria cittadella contro la quale gli attacchi si 
erano infranti. Il fatto è che lo strumento antico si era rive-
lato suscettibile di usi nuovi. In un primo momento, le esi-
genze di conservazione del potere ebbero la prevalenza e la 
domanda a cui testi e comportamenti dovettero rispondere 
fu quella relativa alla ammissione della confessione come 
sacramento, con l’esposizione analitica e segreta («auri-
colare») delle colpe […]. I numeri di confessioni praticate e 
in particolare la quantità di confessioni generali registrate 
dai gesuiti nel corso delle loro missioni sono il segno di una 
esigenza reale e diffusa a cui quella proposta andava incon-
tro. E la cosa non si limitava all’Europa cristiana. Lettere 
entusiastiche riferivano dello straordinario fervore con cui 
i nuovi cristiani giapponesi si accostavano alla confessione. 
Il gesuita Gaspar Vilela1 riferiva nel 1565 che i giapponesi 
praticavano volentieri la confessione frequente e si accosta-
vano poi alla comunione piangendo devotamente: e non si 
limitavano a questo, ma ricorrevano a penitenze durissime, 
si davano la disciplina pubblicamente e volevano avere pu-
nizioni severe per le loro colpe2. […] Fin dal 1548 le rela-
zioni sui riti di penitenza dei giapponesi giunsero in Europa 
e si diffusero rapidamente. […] Il problema era quale tipo 
di confessione scegliere. E qui, c’era solo l’imbarazzo della 
scelta. C’era quella intima, fatta ad un confessore di propria 
fiducia, un vero e proprio padre spirituale a cui si affidava 
la direzione della propria coscienza; e c’era quella ammini-
strata dal parroco, registrata negli atti della comunità, che 
assomigliava a una specie di rendiconto delle colpe davanti 
a un giudice competente per territorio. […] Alla confessio-
ne era associata la pratica della comunione frequente. I so-
stenitori della comunione frequente la consigliavano come 

mezzo di perfezionamento, all’interno di quel rapporto spe-
ciale che legava dei devoti laici al direttore spirituale. Il figlio 
o figlia spirituale affidava tutti i suoi pensieri e tutte le sue 
imperfezioni al padre spirituale, per lettera o in conversazio-
ni frequenti: erano vere e proprie confessioni. I veri maestri 
del nuovo metodo furono i gesuiti che […] elaborarono tec-
niche, scrissero manuali e si affermarono all’interno della 
società cattolica post-tridentina per la loro capacità ecce-
zionale di attirare i fedeli alla pratica della confessione fre-
quente. La confessione generale era un racconto delle colpe 
di tutta la propria vita: nell’uso raccomandato dai gesuiti, 
questo tipo di confessione doveva servire a segnare la «con-
versione» dal peccato alla vera vita cristiana. La confessio-
ne generale poteva essere anche ripetuta; in ogni caso, alla 
confessione generale doveva seguire poi l’abitudine a ripe-
tere con grande frequenza la confessione, come dialogo col 
proprio padre spirituale in modo da curare la propria ani-
ma e cancellarne tutte le cattive inclinazioni. Contro que-
sto metodo, che ebbe un grande successo, i tradizionalisti 
sostennero che era un’eresia confessare piú volte le stesse 
colpe, come se la confessione già fatta non avesse valore. 
Per quanto riguarda poi la pratica delle confessioni come 
conversazioni intime col proprio padre spirituale, ci furono 
reazioni spesso clamorose di rifiuto. I tradizionalisti trovaro-
no intollerabile la pratica del rivelare i segreti pensieri quasi 
quanto trovavano intollerabile il rifiuto dei «luterani» di an-
dare a raccontare le proprie colpe a un sacerdote3. Era una 
diffidenza che trovava ascolto presso le autorità politiche, 
preoccupatissime dei risvolti di quel genere di pratiche. […] 
Furono i domenicani, rappresentanti della cultura teologi-
ca tradizionale piú solida, a scatenare contro la Compagnia 
una virulenta campagna che prendeva di mira proprio il 
loro modo di praticare le confessioni. […] Si disse che i ge-
suiti rivelavano i segreti appresi in confessione e che il loro 
successo presso le donne devote costituiva una minaccia 
per la solidità delle famiglie.

1.  Padre Gaspar Vilela (1526-1572 ca.) fondò, nel 1559, la 
prima missione cattolica a Kyoto, allora capitale dell’Impero 
giapponese.

2.  In Oriente la severità delle pene fu favorita dall’influenza del 
confucianesimo, i cui fedeli erano soliti riflettere sui loro errori  
e autopunirsi per migliorare.

3.  >16 1.

ANALIZZARE

1.  All’interno della Chiesa, quale ordine religioso, in particolare, portò 
avanti la battaglia a favore della confessione?



C16  La Riforma protestante in Europa e la Controriforma cattolica 437437

	 U. Grassi
		 La regolamentazione della vita di coppia

Esperto di storia della sessualità, lo storico Umberto Grassi (nato nel 1977) nel brano riportato di 
seguito ci mostra come, tra il XV e il XVI secolo, la frattura dell’unità religiosa aprì una stagione di rigido 
controllo morale che interessò sia i paesi cattolici sia quelli protestanti. La Riforma protestante, infatti, 
contestando il celibato e rivalutando il matrimonio, sottrasse quest’ultimo al controllo della Chiesa ma 
lo assoggettò a una stretta disciplina civile. Protestanti e cattolici condividevano tuttavia la volontà di 
regolare la sessualità e reprimere ogni deviazione.

[U. Grassi, Sodoma: 
persecuzioni, affetti, 

pratiche sociali 
(secoli V-XVIII), 

Carocci, Roma 2019, 
pp. 78-81]

ST
O

2

Lutero aveva criticato il principio del celibato ecclesia-
stico, denunciandone l’ipocrisia, e aveva contribuito a 

rivalutare il ruolo sociale dell’istituto del matrimonio, che 
tuttavia cessò, per i luterani come per le altre Chiese rifor-
mate, di essere considerato un sacramento. Nonostante la 
Chiesa cattolica ne avesse al contrario difeso la natura sa-
cramentale, l’azione di protestanti e cattolici in materia ma-
trimoniale ebbe nondimeno anche alcuni significativi punti 
di contatto. In entrambi i fronti si intraprese una battaglia 
severa tanto per sradicare credenze e pratiche tradizionali 
sostituite da nuovi impianti normativi, quanto per disci-
plinare ogni forma di relazione sessuale extra e prematri-
moniale. Nella Spagna del Cinquecento, invece, al conflitto 
con i protestanti si intrecciò una crescente vigilanza sulle 
minoranze etniche e religiose presenti nel regno. Il control-
lo della sessualità deviante giocò un ruolo importante nella 
sorveglianza dei non cristiani, in particolare dei musulmani 
(convertiti e non). Se lo stereotipo medievale del moro sodo-
mita fu una parte della strategia persecutoria a danno dei 
moriscos1, esso contribuì anche a solleticare l’immaginario 
erotico di donne e uomini che non si riconoscevano nei rigi-
di valori imposti dalla morale sessuale cristiana. 

Monaco agostiniano, Lutero era profondamente influenza-
to dalla riflessione di sant’Agostino sulla concupiscenza [il 
desiderio carnale]. Il padre della Riforma aveva denuncia-
to l’istituto del celibato ecclesiastico, non solo ritenuto un 
obiettivo impossibile da raggiungere ma anche, di fatto, una 
delle cause principali della corruzione e della dissoluzione 
morale della Chiesa di Roma. La sua abolizione fu un gesto 
di portata simbolica rivoluzionaria, che modificava le gerar-
chie di valori che dalla tradizione patristica in poi avevano 
stabilito la superiorità del clero, identificando idealmente i 
ministri del culto con la purezza della castità, in opposizione 
a un mondo in balia del peccato e delle pulsioni sessuali. 
A questa innovazione fece da contraltare una rivalutazio-
ne del matrimonio come cellula organizzativa primaria e 
fondamentale della società, unica istituzione, nella pro-
spettiva luterana, in grado di tenere sotto controllo e ren-
dere funzionale all’ordine e al bene comune il “veleno” della 
concupiscenza. 

Questa contraddizione in termini del matrimonio, un’istitu-
zione ritenuta di grande dignità ma, al contempo, macchia-
ta dalla debolezza della carne, fu risolta dai luterani con la 
sua desacramentalizzazione, che lo ridusse a un affare ter-
reno, sottratto alla giurisdizione della Chiesa. Tale proces-
so, tuttavia, non ne segnò la completa secolarizzazione, né 
costituì un pieno sdoganamento del piacere sessuale al suo 
interno. Compito delle istituzioni civili era sorvegliare affin-
ché il patto coniugale servisse realmente, come si credeva 
fosse voluto nel disegno di Dio, a lenire i morsi del desiderio 
carnale. Ordine sociale e ordine divino dovevano corrispon-
dere. La disciplina domestica, il rispetto dell’autorità pa-
triarcale e il ruolo dei genitori nel fornire un’educazione re-
ligiosa ai figli divennero di importanza centrale nella nuova 
disciplina del matrimonio riformato. Benché vi siano alcu-
ne differenze (il ruolo del sesso nella vita coniugale era, ad 
esempio, guardato con più sospetto dalla morale calvinista), 
tale concezione era abbastanza simile nelle diverse confes-
sioni protestanti. In tutti questi Paesi, alla riorganizzazione 
della giurisdizione del matrimonio si accompagnò una lotta 
alle trasgressioni sessuali. Nel 1525 Zwingli aveva istitui-
to a Zurigo il primo Tribunale del Matrimonio, che servì da 
modello per molti altri istituti consimili in altre città della 
Svizzera e della Germania. La loro composizione variava da 
città a città ma vedeva quasi sempre un coinvolgimento dei 
ministri del culto membri dei consigli cittadini, mentre era 
poco frequente la presenza di giuristi di professione. Benché 
fossero chiamati a risolvere, perlopiù a partire da denunce 
di parte, questioni di diritto matrimoniale, essi si occuparo-
no di molte altre materie attinenti alla sfera della morale, 
come il gioco d’azzardo, l’empietà, la blasfemia, la fornica-
zione e la prostituzione. 

Il Concistoro fu invece una peculiarità del mondo calvini-
sta. Questi tribunali collegiali avevano il compito di risolve-
re i conflitti e di istruire i credenti sui nuovi obblighi religiosi 
imposti dalla Riforma. I suoi membri, ministri del culto e 
anziani, ascoltavano le istanze dei fedeli, e si avvalevano del 
controllo della comunità e dei vicini per snidare infrazioni 
della morale che ritenevano meritevoli di riprensione. Nei 
casi più gravi, questi istituti erano autorizzati a comunicare 
con il consiglio cittadino, che aveva il potere di applicare la 
tortura e infliggere sanzioni che potevano arrivare fino alla 
pena di morte. Il più celebre Concistoro è stato quello istitu-
ito da Calvino a Ginevra.1.  Il nome dato ai musulmani convertiti [>9 3].



438 U4 L’Europa cristiana divisaU4 L’Europa cristiana divisa438

L’affermazione del calvinismo comportò un inasprirsi del 
controllo della sodomia2. Nei 125 anni successivi alla sua 
affermazione, il Concistoro celebrò a Ginevra 60 proces-
si, 30 dei quali risultarono in condanne a morte per rogo, 
decapitazione, affogamento e impiccagione. L’attività ebbe 
diversi picchi: uno negli anni Sessanta del Cinquecento […], 
uno negli anni Novanta, e l’ultimo nel 1610. In contrasto, 
solo tre furono le esecuzioni per bestialità3 e una per un caso 
di omosessuale femminile.

Nel 1568, a seguito della confessione della principale ac-
cusata in questo procedimento giudiziario, il Concistoro 
aveva richiesto la consulenza di uno dei più insigni giuristi 
del tempo, Germain Colladon, il quale si appoggiò alla Con-
stitutio criminalis Carolina per invocare la pena capitale. Il 
codice di leggi imperiali […] aveva imposto la pena del rogo 
a chiunque commettesse bestialità o sesso contro natura, 
specificando, con la formula «uomo con uomo o donna con 
donna», la sua punibilità indipendentemente dal genere de-
gli imputati. Noto come la Carolina, il codice di leggi, che 
doveva il suo nome all’imperatore Carlo V che ne aveva 

patrocinato la compilazione, ebbe un peso fondamentale 
nei territori sotto l’influenza dell’impero e, fino alla Rivolu-
zione francese, […] fu una delle principali pezze d’appoggio 
per la condanna a morte delle donne che praticavano sesso 
lesbico. 

Lo storico Helmut Puff  ha compiuto un’indagine sui pro-
cessi nella Svizzera tedesca, concentrandosi prevalente-
mente sui cantoni di Lucerna (cattolica) e di Zurigo (prote-
stante dal 1525). Un dato significativo emerso dall’analisi 
di questo campione è la presenza diffusa di casi di sodomia 
nelle realtà rurali, i quali non sembrano distinguersi, nelle 
modalità di negoziazione, da quelli perseguiti dalle autorità 
cittadine. Essi riguardano perlopiù gente ordinaria, e i rap-
porti omosessuali emergono dai documenti come parte in-
tegrante della loro quotidianità. Taverne e alloggi notturni, 
ostelli, l’abitudine di dividere il letto con estranei, erano le 
condizioni che favorivano l’espressione del desiderio tra uo-
mini. Da quanto emerge dalle fonti, sembra che le pratiche 
omoerotiche mancassero di un lessico e di un linguaggio 
specifico per esprimersi. Era, tuttavia, frequente nei cor-
teggiamenti l’allusione all’altro sesso. «Se solo avessi una 
bella ragazza» fu la frase apparentemente pronunciata da 
un lavorante agricolo per far comprendere il suo interesse 
a un potenziale amante. Nel complesso, tuttavia, sembra 
che l’adozione della Riforma nei territori svizzeri di lingua 
tedesca non abbia comportato (a differenza della Ginevra di 
Calvino) un inasprimento del controllo della sodomia.

2.  Nel Medioevo e in età moderna il termine era usato 
per indicare atti sessuali ritenuti immorali, in particolare 
l’omosessualità e la masturbazione. 

3.  Pratiche sessuali che la Chiesa considerava “contro natura”.

Timore Tribunale del Matrimonio Concistoro

Si avvaleva del controllo della comunità

Oltre alle questioni matrimoniali, si occupava 
anche di altri temi legati alla morale

Applicava la tortura e poteva infliggere anche  
la pena di morte

Era composto da membri dei consigli cittadini

Celebrò 60 processi, la metà dei quali si concluse 
con la condanna a morte

ANALIZZARE/INTERPRETARE

1.  Quali sono le principali critiche di Lutero al celibato ecclesiastico?
2.  Perché il brano afferma che l’abolizione del celibato ecclesiastico 
da parte di Lutero modificò «le gerarchie di valori» tradizionali del 
mondo cristiano?

3.  In quale regione e in che modo il controllo della sessualità  
si intrecciò con la lotta contro le minoranze etniche?
4.  Indica quali affermazioni si riferiscono al Tribunale del Matrimonio, 
istituito da Zwingli a Zurigo, e quali al Concistoro calvinista di Ginevra.



C16  La Riforma protestante in Europa e la Controriforma cattolica 439439

	M . de Montaigne
		 La purezza dei selvaggi

Il filosofo francese Michel de Montaigne (1533-1592) criticò l’idea cattolica – prevalente nell’Europa 
cristiana del suo tempo – di un’umanità decaduta e bisognosa di redenzione, opponendovi un modello 
alternativo, un’umanità libera e virtuosa il cui più esatto paradigma erano, secondo lui, le società del 
continente americano appena scoperto dagli europei. In queste società, secondo Montaigne, la morale 
scaturiva non da leggi imposte, ma dalla semplice adesione all’ordine naturale. Di riflesso lo sguardo 
del filosofo si fece critico sull’idea che civiltà e moralità coincidano e sulla possibilità stessa che le 
riforme del suo presente, generatrici di sanguinose guerre, fossero portatrici di una nuova società.

[M. de Montaigne, 
Saggi, a cura di  

F. Garavini, Bompiani, 
Milano 2012,  
pp. 373-383] 

D
O

C
3

FILOSOFIA

Ora mi sembra che in quel popolo non vi sia nulla di bar-
baro e di selvaggio, a quanto me ne hanno riferito, se 

non che ognuno chiama barbarie quello che non è nei pro-
pri usi; sembra infatti che noi non abbiamo altro punto di 
riferimento per la verità e la ragione che l’esempio e l’idea 
delle opinioni e degli usi del paese in cui viviamo. Ivi è sem-
pre la perfetta religione, il perfetto governo, l’uso perfetto e 
compiuto di ogni cosa. Essi sono selvaggi allo stesso modo 
che noi chiamiamo selvatici i frutti che la natura ha prodot-
to da sé nel suo naturale sviluppo: mentre, in verità, sono 
quelli che col nostro artificio abbiamo alterati e distorti 
dall’ordine generale che dovremmo piuttosto chiamare sel-
vatici. In quelli sono vive e vigorose le vere e più utili e natu-
rali virtù e proprietà, che invece noi abbiamo imbastardite 
in questi, soltanto per adattarle al piacere del nostro gusto 
corrotto, e nondimeno il sapore medesimo e la delicatezza 
di diversi frutti di quelle regioni, che non sono stati coltivati, 
sembrano eccellenti al nostro gusto, in confronto ai nostri. 
Non c’è ragione che l’arte guadagni il punto d’onore sulla 
nostra grande e potente madre natura. Abbiamo tanto so-
vraccaricato la bellezza e la ricchezza delle sue opere con le 
nostre invenzioni, che l’abbiamo soffocata del tutto. Tant’è 
vero che dovunque riluce la sua purezza, essa fa straordina-
riamente vergognare le nostre vane e frivole imprese. Tutti i 
nostri sforzi non possono arrivare nemmeno a riprodurre il 
nido del più piccolo uccellino, la sua tessitura, la sua bellez-
za e l’utilità del suo uso, e nemmeno la tela del miserabile ra-
gno. […] Quei popoli dunque mi sembrano barbari in quan-
to sono stati in scarsa misura modellati dallo spirito umano, 
e sono ancora molto vicini alla loro semplicità originaria. 
Li governano sempre le leggi naturali, non ancora troppo 
imbastardite dalle nostre; ma con tale purezza, che talvolta 
mi dispiace che non se ne sia avuta nozione prima, quando 
c’erano uomini che avrebbero saputo giudicarne meglio di 
noi. […] È un popolo, direi a Platone1, nel quale non esiste 
nessuna sorta di traffici; nessuna conoscenza delle lettere; 
nessuna scienza dei numeri; nessun nome di magistrato, 
né di gerarchia politica; nessuna usanza di servitù, di ric-
chezza o di povertà; nessun contratto; nessuna successione; 

nessuna spartizione; nessuna occupazione se non dilettevo-
le; nessun rispetto della parentela oltre a quello ordinario; 
nessun vestito; nessuna agricoltura; nessun metallo; nes-
sun uso di vino o di grano. Le parole stesse che significano 
menzogna, tradimento, dissimulazione, avarizia, invidia, 
diffamazione, perdono, non si sono mai udite. […]

Possiamo dunque ben chiamarli barbari, se li giudichiamo 
secondo le regole della ragione, ma non confrontandoli con 
noi stessi, che li superiamo in ogni sorta di barbarie. La loro 
guerra è assolutamente nobile e generosa, e ha tutte le giu-
stificazioni e tutta la bellezza che può avere questa malattia 
dell’umanità; tra loro essa non ha altro fondamento che la 
sola passione per il valore. Non lottano per la conquista di 
nuove terre, perché godono ancora di quell’ubertà [abbon-
danza] naturale che li provvede senza lavoro e senza fati-
ca di tutte le cose necessarie, con tale abbondanza che non 
hanno alcun interesse ad allargare i loro confini. E sono an-
cora nella felice situazione di desiderare solo quel tanto che 
le loro necessita naturali richiedono. […] Generalmente, fra 
loro, quelli che hanno la medesima età si chiamano fratelli; 
figli, i più giovani, mentre i vecchi sono padri per tutti gli al-
tri. Questi lasciano ai loro eredi in comune il pieno possesso 
dei beni indivisi, senz’altro titolo che quello puro e semplice 
che natura dà alle sue creature mettendole al mondo. Se i 
loro vicini passano le montagne per venire ad assalirli, ed 
essi riportano la vittoria su di loro, la conquista del vincitore 
è la gloria, e il vantaggio di aver mostrato la propria superio-
rità per valore e coraggio; perché, del resto, non sanno che 
farsene dei beni dei vinti, e tornano al loro paese, dove non 
manca loro alcuna cosa necessaria, e non manca nemme-
no quella grande qualità di saper felicemente godere della 
propria condizione e accontentarsene. Altrettanto fanno 
questi a loro volta. 

1.  Platone (ca. 428-347) è stato uno dei più importanti filosofi  
del mondo antico.

ANALIZZARE/INTERPRETARE

1.  Riporta la definizione di “barbarie” suggerita da Montaigne.
2.  In quale senso, inusuale, Montaigne ammette che si possano 
chiamare “selvaggi” i popoli nativi americani? Illustra anche il 
paragone con i frutti. Infine indica un sinonimo di “selvaggio”  
nel senso che gli attribuisce il filosofo francese.



440 U4 L’Europa cristiana divisaU4440 L’Europa cristiana divisa

	 	 COMPITO  
DI REALTÀ

	 	 CONSEGNA  Fai parte della redazione di una rivi-
sta online che si occupa di divulgare temi storici presso un 
pubblico di lettori compreso tra i 16 e i 18 anni. La pros-
sima uscita sarà centrata sulla Riforma e Controriforma e 
sui cambiamenti provocati da questi eventi nella mentalità 
europea. Dovrete preparare un approfondimento sul gover-
no delle anime e sugli strumenti che furono utilizzati per 
ottenerlo.

	 	 TEMA  Nel corso del ’500, la questione del disci-
plinamento delle coscienze divenne centrale e trovò decli-
nazioni differenti come la regolamentazione della vita ses-
suale e matrimoniale, la confessione, la repressione delle 
devianze e le riflessioni filosofiche. In questo contesto, il 
governo delle coscienze si configurò come un terreno di 
contesa tra autorità religiose, poteri politici e nuove sog-
gettività emergenti.

	 	 ATTIVITÀ  Divisa la classe in gruppi di lavoro, cia-
scun gruppo preparerà il suo approfondimento. Se è d’aiu-
to, è possibile organizzare i contenuti e i materiali come vi 
suggeriamo.

	1.	Realizzate una mappa concettuale che evidenzi 
i nodi principali del tema a partire dal documen-
to stimolo e dal FARE STORIA Il disciplinamen-
to delle coscienze tra Riforma e Controriforma  
(pp. 435-439):

	•	 il ruolo della coscienza individuale nella Riforma;

•	 gli strumenti cattolici di controllo (confessione, 
catechismi, predicazione, ordini religiosi);

•	 la regolamentazione della vita matrimoniale e ses- 
suale;

•	 le rappresentazioni della Sacra Famiglia;

•	 le critiche e le alternative (per esempio Montai-
gne e la “purezza dei selvaggi”).

	 •	 Documento stimolo

A dispetto delle preoccupazioni post tridentine di attener-
si all’ortodossia cattolica, e a dispetto della tendenza ad 

elevare la Vergine Maria dalla terra all’alto dei cieli, […] e 
posta a sedere alla destra di Cristo, la rappresentazione più 

frequente della Madre di Cristo rimaneva quella di madre e 
mediatrice, specialmente nella devozione domestica e nella 
religione popolare, dove il suo esempio parlava tanto alle 
mogli e alle madri quanto alle donne che avevano adottato 
la vita religiosa. Allo stesso modo, le immagini della Sacra 
Famiglia, tra le quali si trovavano raffigurazioni della Ver-
gine e del Bambin Gesù in compagnia di sant’Anna, il cui 
ruolo di «nonna» serviva a costituire un lignaggio dinastico 
umano per Gesù, riflettevano le preoccupazioni tardo-me-
dievali e rinascimentali riguardo al lignaggio, alla parente-
la e alla famiglia nucleare. [...] Dalla seconda metà del XVI 
secolo la maggior parte delle immagini della Sacra Famiglia 
aveva ormai abbracciato il modello della famiglia nuclea-
re, che non solo minimizzava la linea di sangue materna di 
Gesù, ma affidava anche a san Giuseppe quel ruolo paterno 
e protettivo che avrebbe dominato il culto a lui rivolto fino 
ai giorni nostri. 

[S. Matthews Grieco, Modelli di santità. Rinascimento e Controriforma 
(1994), in Donne e fede. Santità e vita religiosa in Italia, a cura di  

L. Scaraffia, G. Zarri, Laterza, Roma-Bari 2009, pp. 305-309]

	2.	Approntate quattro fonti iconografiche del 
XVI-XVII secolo (quadri, incisioni, miniature, fron-
tespizi di libri religiosi, ecc.) che illustrino, dove 
possibile, gli strumenti del governo delle coscien-
ze (confessione, predicazione, vita familiare, mo-
delli di santità). A ciascuna immagine abbinate 
una breve didascalia con: titolo, autore (se noto), 
data e un commento che spieghi il legame con la 
mappa concettuale.

	3.	Realizzate una presentazione, utilizzando l’ap-
plicativo a voi più congeniale, per esempio Canva 
o PowerPoint, per riordinare le informazioni e le 
fonti iconografiche che avete raccolto nella map-
pa concettuale, seguendo questa scaletta:

	•	 il contesto storico;

	•	 strumenti cattolici e protestanti di governo delle 
coscienze;

	•	 casi concreti fra quelli descritti nei documenti 
esaminati.

	4.	Presentate il vostro lavoro alla redazione/classe 
e spiegate perché il taglio da voi scelto dovrebbe 
essere interessante per ragazze e ragazzi della 
vostra età (per esempio per l’uso delle immagini, 
per la brevità dei testi, ecc.).

C16  La Riforma protestante in Europa e la Controriforma cattolicaU4440



C16  La Riforma protestante in Europa e la Controriforma cattolica 441

PERSEGUITATI 
PER FEDE  Le persecuzioni religio-
se e i conflitti violenti tra le diverse 
confessioni potrebbero oggi appari-
re come episodi di un passato lon-
tano: i fatti dimostrano però che non 
è così. I princìpi relativi alla libertà 
religiosa e di coscienza sono affer-
mati dalle Costituzioni di tutti i pae-
si che si richiamano al principio di 
laicità dello Stato e dall’articolo 18 
della Dichiarazione universale dei di-
ritti dell’uomo, ma in più paesi le per-
secuzioni contro alcune minoran-
ze religiose sono perpetrate fino alle 
più estreme conseguenze: limitazioni 
alla vita pubblica e civile, aggressioni, 
violenze di ogni tipo, fino ai massa-
cri [>DOC1]. Ma perché si continua 
a morire per fede da secoli? E qua-
li sono le forme dei conflitti religiosi 

che non escludono l’uccisione della 
controparte?
Certamente i conflitti religiosi non 
sono iniziati con la Riforma protestan-
te e la Controriforma cattolica. Sia suf-
ficiente pensare alla contrastata affer-
mazione del cristianesimo nel mondo 
romano o alle crociate [>3]. La Rifor-
ma protestante, tuttavia, ha dato ori-
gine a una serie di conflitti religiosi 
violentissimi all’interno del mondo 
cristiano, oltre che a una serie di pre-
dicazioni riconducibili al cristianesi-
mo rivoluzionario, sopraffatte violen-
temente dalla repressione condotta 
da altri cristiani. È il caso di quella 
di Thomas Müntzer che, al grido di 
«Omnia sunt communia» (‘tutto è di 
tutti’), guidò la ribellione dei contadini 
contro i principi tedeschi, che però la 
repressero nel sangue [>DOC2].

Tra le minoranze religiose più frequen-
temente perseguitate nel corso del-
la storia c’è quella ebraica. A partire 
dall’XI secolo, infatti, numerosi furono 
gli attacchi antisemiti contro le comu-
nità ebraiche: si trattava, in genere, di 
sommosse popolari condotte dai cri-
stiani appartenenti alle loro stesse co-
munità locali con saccheggi, violenze 
e uccisioni. Questi attacchi, frequenti 
soprattutto nell’Europa centro-orienta-
le e nell’Impero russo, presero il nome 
di pogrom. Nei territori allora appar-
tenenti all’Impero russo si fecero più 
frequenti a partire dall’800 ed ebbero 
una vera e propria esplosione con l’ini-
zio, nel 1914, della Prima guerra mon-
diale, quando iniziarono a eseguirli an-
che i soldati russi che sospettavano gli 
ebrei di tradire la patria [>DOC3]. In al-
cune di queste aree, neanche trent’an-

Morire per fede: religione 
e conflitti religiosi

[da World 
Watch List 
2021, Porte 
Aperte, 
International 
Institute for 
Religion 
Freedom]

	 DOVE I CRISTIANI VENGONO PERSEGUITATI

GRANDI TEMI	
ARTE

LETTERATURA



L’Europa cristiana divisa442

ni dopo, l’Olocausto ebbe i propri effetti 
più tragici: con il regime nazista, infat-
ti, l’antisemitismo prese le forme di un 
vero e proprio genocidio della popola-
zione ebraica.
Genocidi contro minoranze religiose 
sono stati compiuti anche in anni più 
recenti. Ad esempio, è stato conside-
rato dalla comunità internazionale un 
genocidio quello contro gli ezidi, una 
popolazione non musulmana e di lin-
gua curda che vive principalmente in 
Iraq, vicino al confine con la Siria: nel 
corso dei secoli, gli ezidi sono stati si-
stematicamente accusati dall’ortodos-
sia islamica di eresia, divenendo così 
oggetto di dure persecuzioni, prosegui-
te fino a oggi. Nel 2014 i miliziani dello 
Stato islamico hanno massacrato deci-
ne di migliaia di uomini ezidi che han-
no rifiutato la conversione all’islam, 
stuprando e riducendo in schiavitù le 
donne. I massacri perpetrati contro gli 
ezidi sono stati riconosciuti nel 2016 
come genocidio dall’Unione Europea 
e dalle Nazioni Unite [>DOC4].
Ma si può morire anche in assenza di 
fede. Anche gli atei, infatti, sono stati 
storicamente oggetto di campagne di 
odio e di persecuzioni. In alcuni casi 
lo sono ancora oggi: per esempio, in 

ben dodici paesi è ancora oggi punita 
con la morte l’apostasia, cioè l’abban-
dono della propria religione. In altri, 
come il Pakistan, a essere punita con 
la morte è invece la blasfemia: sono 
tredici, dunque, i paesi del mondo in 
cui si può essere uccisi per avere ma-
nifestato il proprio ateismo. Se, da un 
lato, si tratta di paesi di religione isla-
mica, non si può dire dall’altro che la 
tentazione di reprimere gli atei non sia 
presente anche negli Stati che si ri-
chiamano al laicismo e garantiscono 
i diritti civili: per esempio, in ben otto 
Stati degli Usa è ufficialmente vietato 
ricoprire un posto da funzionario pub-
blico se non si crede in qualche forma 
di divinità. Accanto a queste forme di 
repressione dall’alto, esiste inoltre una 
serie di violenze dal basso rivolte con-
tro gli attivisti che, in particolare nei 
paesi musulmani, si impegnano nella 
richiesta di una maggiore laicità del-
lo Stato: tra il 2013 e il 2016, in Ban-
gladesh diversi attivisti e blogger sono 
stati uccisi per mano di organizzazio-
ni islamiste che rimproverano loro pro-
prio l’ateismo [>DOC5].

UCCIDERE E UCCIDERSI PER 
FEDE  Negli ultimi decenni sempre 

più frequentemente si è assistito ad at-
tentati suicidi che comportano la mor-
te non solo dei civili contro i quali sono 
rivolti, ma anche degli autori degli at-
tacchi terroristici stessi, che in molti casi 
imbottiscono il proprio corpo di esplo-
sivo oppure guidano mezzi di traspor-
to (aerei, furgoni, autobus, ecc.) contro 
obiettivi civili. L’esplosione degli ordigni 
oppure gli impatti sulla popolazione 
provocano anche la morte degli atten-
tatori. A utilizzare questa pratica sono 
soprattutto alcune frange del fonda-
mentalismo islamista o, più in genera-
le, organizzazioni terroristiche islami-
ste. Il caso probabilmente più eclatante 
è costituito dall’attentato contro gli Sta-
ti Uniti dell’11 settembre 2001, rivolto 
contro i grattacieli noti come Torri Ge-
melle (New York) e contro il Pentago-
no, la sede del Dipartimento della dife-
sa statunitense; c’è un ulteriore aereo 
contro la capitale, che precipita prima 
di raggiungere l’obiettivo [>STO6]. Que-
sti attentati, presentati come un attac-
co contro gli “infedeli” cristiani e volto 
all’affermazione universale dell’islam, 
celano però anche un fitto intreccio di 
interessi economici e geopolitici, ol-
tre che di rivendicazioni nazionaliste e 
sentimenti di rivalsa contro l’Occidente, 
in cui la volontà di affermare la propria 
fede religiosa costituisce solo l’aspetto 
più evidente.

Ezidi in fuga dai miliziani dello Stato 
islamico verso il confine siriano, vicino al 
monte Sinjar, Iraq, 10 agosto 2014

U4



C16  La Riforma protestante in Europa e la Controriforma cattolica 443

Non solo Asia Bibi1. Quando la contadina cristiana, or-
mai famosa nel mondo, venne assolta dopo nove anni 

di galera e una grottesca sentenza di morte per blasfemia, 
il Pakistan fu messo a ferro e fuoco per venti giorni da mi-
gliaia di fondamentalisti islamici furibondi. [...] Secondo i 
rapporti del Foreign Office britannico2, un terzo della popo-
lazione mondiale «soffre in qualche misura di persecuzio-
ni religiose» e i cristiani sono «il gruppo di perseguitati più 
numeroso».

[...] A tutt’oggi un cristiano su sette vive in terre di perse-
cuzione, rischiando di perdere i propri beni o la vita, sotto 
l’attacco di radicalismi o la pressione di regimi liberticidi. 
Erano trecento milioni in pericolo nel 2018, sono saliti an-
cora nel 2019, a 320 milioni, stando ai dossier più recenti 
dell’Acs3 o della onlus Open Doors, seguendo una tendenza 
in costante peggioramento. Sono almeno cinquanta i Paesi 
da bollino rosso, in Medio Oriente, Africa e parte dell’Asia, 
con punte drammatiche in Nigeria, dove la comunità cri-
stiana deve pagare per ottenere la protezione della polizia 
durante le messe domenicali e si è levato il grido di dolore 
dell’arcivescovo Agustine Akubeze che da Benin City ha de-
nunciato l’assassinio di quattromila cristiani, «ci uccidono 
nell’indifferenza»: se s’allenta la presa di Boko Haram4 si fa 
più feroce quella dei pastori islamisti fulani5. Dal Pakistan 
l’arcivescovo di Karachi, Joseph Coutts, ricordando la strage 
di Ognissanti a Peshawar del 2013 (150 morti e 300 feriti) 
e la dozzina di attentati successivi, ha spiegato come la sua 
comunità viva «in uno stato di perenne tensione, perché 

nella nostra mente sappiamo che da qualche parte in qual-
che momento vi sarà un altro attacco». 

Il rapporto annuale World Watch List 2021, presentato 
qualche settimana fa alla Camera, parla di 4.761 cristia-
ni uccisi (mediamente 13 al giorno) nell’ultimo anno, con 
un incremento del 60%, di 4.277 arrestati senza processo 
e incarcerati, 1.710 rapiti. Dodici le nazioni nelle quali la 
persecuzione è classificata come estrema. Ai primi cinque 
posti, la Corea del Nord (sin dal 2002) e poi Afghanistan, 
Somalia, Libia e Pakistan. Il tema è tuttavia molto scivoloso, 
perché sotto tiro nel mondo è sempre più spesso la libertà 
religiosa in sé, diritto inviolabile di ciascuno, e parlare di 
cristianofobia non vuol dire certo oscurare i massacri de-
gli uiguri6 in Cina o dei rohingya7 in Myanmar, ignorare gli 
scontri tra comunità induiste e islamiche in India, o i 120 
mila ebrei francesi che in dieci anni sono emigrati in Israele 
spaventati dall’antisemitismo [...].

C’è però difficoltà, se non ritrosia, ad affrontare nel discor-
so pubblico l’argomento dei cristiani perseguitati: qua-
si un retropensiero. Andrea Riccardi sostiene che «se ne 
parla poco perché nella nostra cultura il cristiano è stato 
il persecutore: il cinquecentesimo dell’America Latina è 
stato celebrato dicendo che i cristiani hanno distrutto un 
mondo. La grande opera di Giovanni Paolo II nel Duemila 
è dire che i cristiani sono tornati popolo di martiri», ricor-
da lo storico, [...] che ha dedicato alla questione il suo «Il 
secolo del martirio».

	 	 G. Buccini 
Le persecuzioni nel mondo,  
dove i cristiani sono nel mirino

Secondo i report più recenti, sono oggi oltre 300 milioni le persone di religione cristiana 
perseguitate e a rischio di perdere la vita, dislocate in diverse aree del mondo. Particolari problemi 
(requisizioni della proprietà, incarcerazioni arbitrarie, violenze di ogni genere e omicidi) sono stati 
registrati negli ultimi anni in Siria, Libia, Iraq, Nigeria, Pakistan, ma anche in Cina e in India. In questo 
articolo vengono analizzate alcune situazioni specifiche, tenendo anche in considerazione, oltre ai 
cristiani, le numerose minoranze religiose perseguitate nel mondo. 

D
O

C
1[G. Buccini, in 

«Corriere della Sera», 
6 marzo 2021, https://

www.corriere.it/
esteri/21_marzo_06/
persecuzioni-mondo-

dove-cristiani-sono-
mirino-469f0626-
7eb9-11eb-a1f6-

6ee7bf0dab9f.shtml]

1.  Aasiyah Naurīn Bibi, contadina 
pakistana di fede cattolica, condannata 
a morte (esecuzione per impiccagione) 
nel 2010 da un tribunale del distretto del 
Punjab, per blasfemia contro l’islam, e poi 
assolta dalla Corte suprema nel 2018.

2.  Ministero degli Esteri del Regno Unito.

3.   Fondazione di diritto pontificio, Aiuto 
alla Chiesa che soffre (Acs).

4.  Organizzazione terroristica islamista, 
attiva in Nigeria e alleata dal 2015 con lo 
Stato islamico.

5.  Popolazione nomade dell’Africa 
occidentale di religione islamica che, in 
anni recenti, ha abbracciato l’ideologia 
di voler “islamizzare” la popolazione 
cristiana della Nigeria anche con la forza.

6.  Etnia turcofona di religione islamica 
concentrata nella Cina nordoccidentale.

7.  Popolazione musulmana del 
Myanmar (Birmania), perseguitata dalla 
dittatura militare dal 1978.



L’Europa cristiana divisa444 U4

[Luther Blissett, Q, 
Einaudi, Torino 1999, 

pp. 4-7]

Quasi alla cieca.

Quello che devo fare.

Urla nelle orecchie già sfondate dai cannoni, corpi che mi 
urtano. Polvere di sangue e sudore chiude la gola, la tosse 
mi squarcia.

Gli sguardi dei fuggiaschi: terrore. Teste fasciate, arti ma-
ciullati... Mi volto continuamente: Elias è dietro di me. Si fa 
largo tra la folla, enorme. Porta sulle spalle Magister Tho-
mas, inerte.

Dov’è Dio onnipresente? Il Suo gregge è al macello. [...]

Una sagoma confusa mi corre incontro. Mezza faccia coper-
ta di bende, carne straziata. Una donna. Ci riconosce. Quel-
lo che devo fare: il Magister non deve essere scoperto. La 
afferro: non parlare. Grida alle mie spalle: – Soldati! Soldati!

La allontano, via, mettersi in salvo. Un vicolo a destra. Di 
corsa, Elias dietro, a capofitto. Quello che devo fare: i porto-
ni. Il primo, il secondo, il terzo, si apre. Dentro.

Ci chiudiamo il portone alle spalle. Il rumore cala. La luce filtra 
debole da una finestra. La vecchia siede in un angolo in fondo 
alla stanza, su una sedia di paglia mezza sfondata. Poche pove-
re cose: una panca malmessa, un tavolo, tizzoni che ricordano 
un fuoco recente in un camino annerito dalla fuliggine.

Mi avvicino: – Sorella, portiamo un ferito. Ha bisogno di un 
letto e di acqua, in nome di Dio...

Elias è fermo sulla porta, la occupa tutta. Sempre con il Ma-
gister sulle spalle.

– Per qualche ora soltanto, sorella.

I suoi occhi sono acquosi e non guardano niente. La testa 
dondola su e giù. Le orecchie fischiano ancora. La voce di 
Elias: – Cosa sta dicendo?

Le vado più vicino. In mezzo al ronzio del mondo, una nenia 
appena mormorata. Non afferro le parole. La vecchia non 
sa neanche che siamo qui.

Quello che devo fare. Non perdere tempo. Una scala por-
ta di sopra, un cenno a Elias, saliamo, finalmente un letto 
dove stendere Magister Thomas. Elias si toglie il sudore dagli 
occhi.

Mi guarda: – Bisogna trovare Jacob e Mathias.

Tocco la daga e faccio per andare.

– No, vado io, tu resta col Magister.

Non ho il tempo di rispondere, già scende le scale. Magister 
Thomas, immobile, fissa il soffitto. Lo sguardo vuoto, appe-
na un battito di ciglia, pare quasi non respiri.

Guardo fuori: uno scorcio di case dalla finestra. Dà sulla 
strada, il salto è troppo alto. Siamo al primo piano, c’è alme-
no un solaio. Osservo il soffitto e riesco a malapena a distin-
guere le fessure di una botola. Per terra c’è una scala. Un 
pasto di tarli, ma regge lo stesso. Mi infilo carponi, il tetto del 
solaio è bassissimo, il pavimento è coperto di paglia. Le travi 
scricchiolano a ogni movimento. Nessuna finestra, qualche 
raggio di luce si infila da sopra tra le assi: il sottotetto.

Ancora assi, paglia. Devo stare quasi sdraiato. Un’apertura 
dà sui tetti: spioventi. Impossibile per Magister Thomas.

Torno da lui. Ha labbra secche, la fronte brucia. Cerco 
dell’acqua. Al piano di sotto sul tavolo ci sono noci e una 
brocca. La cantilena prosegue incessante. Quando acco-
sto l’acqua alle labbra del Magister vedo le sacche: meglio 
nasconderle.

Siedo sullo sgabello. Le gambe mi fanno male. Tengo la testa 
tra le mani, solo un attimo, poi il ronzio diviene un fragore 
assordante di urla, cavalli e ferraglia. I bastardi al soldo dei 
principi entrano in città. Di corsa alla finestra. A destra, sul-
la strada principale: cavalieri, picche spianate, rastrellano 
la via. Infieriscono su tutto ciò che si muove.

Dalla parte opposta: Elias sbuca nel vicolo. Scorge i caval-
li: si ferma. Soldati a piedi compaiono dietro di lui. Non ha 
scampo. Si guarda intorno: dov’è Dio onnipresente?

Lo puntano.

Alza gli occhi. Mi vede.

Quello che deve fare. Sguaina la spada, si lancia gridando 
contro i soldati a piedi. Ne ha sventrato uno, gettato a terra 
un altro con una testata. Gli sono addosso in tre. Non sente 
i colpi, afferra l’elsa con due mani come una falce, continua 
a menare fendenti.

	 	 Luther Blissett 
Omnia sunt communia! La cattura 
di Thomas Müntzer a Frankenhausen

La battaglia di Frankenhausen del 1525 costituisce probabilmente uno degli episodi più noti dei 
conflitti religiosi e politici esplosi con la Riforma protestante: essa segnò infatti la sconfitta, per mano 
dei lanzichenecchi agli ordini dei principi tedeschi, della ribellione dei contadini guidati dal predicatore 
protestante Thomas Müntzer che rivendicavano il diritto di scegliere liberamente il proprio pastore. 
Secondo molte fonti, oltre 7 mila esponenti dell’esercito dei contadini persero la vita in questo frangente. 
In questo brano, il collettivo di scrittori Luther Blissett ne fornisce una narrazione letteraria, ripercorrendo 
gli ultimi istanti prima della cattura di Müntzer ferito, che verrà decapitato pochi giorni dopo.

D
O

C
2

LETTERATURA



C16  La Riforma protestante in Europa e la Controriforma cattolica 445

Si fanno da parte.

Da dietro: un galoppo lento, pesante, il cavaliere carica alle 
spalle. Il colpo ribalta Elias. È finito.

No, si rialza: maschera di sangue e furore. La spada ancora 
in mano. Nessuno si avvicina. Lo sento ansimare. Stratto-
ne alle redini, il cavallo si gira. La scure si alza. Di nuovo al 
galoppo. Elias allarga le gambe, due radici. Braccia e testa 
verso il cielo, lascia cadere la spada.

L’ultimo colpo: – Omnia sunt communia, figli di cane!

La testa vola nella polvere.

***

Saccheggiano le case. Portoni giù a calci e colpi di scure. 
Tra poco tocca a noi. Non perdere tempo. Mi chino su di lui.

– Magister, ascoltami, dobbiamo andare, stanno arrivan-
do... Per Dio, Magister... – Gli afferro le spalle. Risposta: un 
sussurro. Non può muoversi. In trappola, siamo in trappo-
la. Come Elias.

La mano stringe la spada. Come Elias. Vorrei avere il suo 
coraggio.

– Cosa credi di fare? Basta martirio. Vattene, pensa a 
salvarti.

La voce. Come dalle viscere della terra. Non riesco a credere 
che abbia parlato. È più immobile di prima. Colpi rimbom-
bano di sotto. La testa mi gira.

– Va’!

Ancora la voce. Mi volto verso di lui. Immobile.

Colpi. Il portone va giù.

Va bene, le sacche, non devono trovarle, via, sulle spalle, su 
per la scala, i soldati insultano la vecchia, scivolo, non ho 
appigli, troppo peso, via, mi cade una sacca, merda!, salgo-
no le scale, dentro, ritiro la scala, chiudo la botola, la porta 
si apre.

Sono in due. Lanzichenecchi.

Posso spiarli da una fessura tra le travi. Non devo muover-
mi, il minimo scricchiolio e sono fottuto.

– Solo un’occhiata poi andiamo via, tanto qui non troviamo 
niente... Ah, ma c’è qualcun altro!

Si avvicinano al letto, scrollano Magister Thomas: – Chi sei? 
È casa tua questa? – Nessuna risposta.

– Bene, bene. Günther, guarda un po’ cosa abbiamo qui!

Hanno visto la sacca. Uno dei due la apre:

– Merda, qui c’è solo carta, monete niente. Che roba è? Te 
sai leggere?

– Io, no!

– Io neanche. Forse è roba importante. Va’ giù a chiamare 
il capitano.

– Cos’è, mi dai degli ordini? Perché non ci vai te?

– Perché ’sta borsa l’ho trovata io!

Alla fine si decidono, quello che non si chiama Günther 
scende al piano di sotto. Spero che nemmeno il Capitano 
sappia leggere, altrimenti è finita.

Passi pesanti, quello che dev’essere il capitano sale le scale. 
Non posso muovermi. Ho il palato riarso, la gola invasa dal-
la polvere del solaio. Per non tossire, mordo l’interno di una 
guancia e deglutisco il sangue.

Il capitano inizia a leggere. Posso solo sperare che non capi-
sca. Alla fine alza lo sguardo dai fogli: – È Thomas Müntzer, 
il Coniatore... anzi, la Monetina1.

Il cuore mi va in testa. Sguardi compiaciuti: paga raddop-
piata. Portano via di peso l’uomo che dichiarò guerra ai 
principi.

Resto in silenzio, incapace di muovere un muscolo.

Dio onnipresente non è qui né in nessun luogo.

1.  Gioco di parole tra i termini 
tedeschi müntzer (‘coniatore’) e müntzel 
(‘monetina’).

Esecuzione dei contadini ribelli dopo la 
battaglia di Frankenhausen nel 1525 
[Bibliothèque Nationale de France, Parigi]



L’Europa cristiana divisa446 U4

Una sera, mentre stava per andare a letto interrompendo 
finalmente la lettura, Ada sentì uno strano vocio soffo-

cato che proveniva dalle vie della città, di solito abbastan-
za tranquille in quella stagione. Era una notte di febbraio, 
mese di freddo moderato, ma con fitte nevicate e vento for-
te. Come mai, dunque, c’era gente in giro? Si avvicinò alla 
finestra gelata e, dopo aver alitato sul vetro per sciogliere il 
ghiaccio, scorse una folla agitata che correva di qua e di là, 
tra fischi e urla. Ada guardava senza capire, quando d’un 
tratto la zia Raisa entrò nella stanza. Aveva il viso coperto 
di chiazze rosse, come le accadeva ogni volta che andava in 
collera o che era in preda a una violenta emozione. Afferrò 
Ada per il braccio e la spinse lontano dalla finestra.

[...] «Non sei giudiziosa, bambina mia. Dovresti essere a letto 
da tempo. Sono già le dieci. Su, Adočka... Va’, cara, ma...».

Lanciò uno sguardo d’intesa al cognato:

«Togliti soltanto il vestito e le scarpe».

«Perché?».

Gli adulti non risposero.

«Ancora per stanotte non succederà niente» disse il nonno, 
entrando a sua volta. «Romperanno qualche vetro e se ne 
andranno a dormire. Solo quando arriveranno i soldati...».

Lasciò la frase in sospeso. Tutti e tre si avvicinarono cauta-
mente alla finestra. La camera era illuminata soltanto dal 
riverbero di una lampada accesa nella stanza accanto, ma 
il padre di Ada prese anche quella e ne abbassò lo stoppino 
fino a ridurre la luce a un chiarore incerto, quasi impercet-
tibile, rossastro e caliginoso1. [...] Come le era stato ordina-
to, [Ada] si tolse soltanto il vestito e le scarpe. Scivolò fra le 
lenzuola con un sorriso sulle labbra – si stava così bene e al 
caldo, lì sotto! –, e si addormentò al suono delle prime pietre 
che mandavano in frantumi le finestre della città bassa.

Per qualche giorno i danni si limitarono a un certo trambu-
sto, che cominciava al calar del buio, producendo grida, in-

sulti, vetri rotti, e poi si placava. Le giornate erano tranquil-
le. I bambini, però, non avevano più il permesso di uscire e 
restavano per ore seduti l’uno accanto all’altro sul vecchio 
divano, immersi nel gioco che avevano inventato e che con-
tinuavano ad arricchire di particolari, sino a trasformarlo 
in una vera e propria epopea dai mille personaggi, con guer-
re, capitolazioni, assedi, vittorie. Intorno all’idea iniziale si 
sviluppavano ogni sera nuove avventure, come rami dal 
tronco di un vecchio albero. Il gioco li lasciava quasi feb-
bricitanti, con il respiro affannoso, la bocca secca, gli occhi 
cerchiati. Dopo il tramonto non avevano altra risorsa, poi-
ché non era consentito accendere le lampade. Tutti gli abi-
tanti della città bassa trattenevano il fiato, rintanati dietro 
le doppie finestre, in stanzette anguste, buie e calde.

Ma infine, un giorno, il mondo reale prese il sopravvento su 
quello dei sogni. [...] A un tratto non sentirono più il vocio 
e i rumori di sottofondo ai quali avevano ormai fatto l’abi-
tudine, ma urla selvagge, disumane, talmente vicine che 
sembravano provenire da casa loro, dalle pareti o dal vec-
chio pavimento. In quell’istante si aprì la porta, e qualcuno 
– non ne riconobbero i lineamenti familiari, deformati dalla 
paura – si materializzò alle loro spalle, li afferrò, li spinse, li 
trascinò via. [...] Furono costretti ad attraversare l’apparta-
mento e a uscire dalla porta della cucina, poi – strattonati, 
sospinti, tirati per i polsi, per le braccia, per i piedi – vennero 
issati con una scala fino a un abbaino del sottotetto. [...]

Si trovavano in una soffitta adibita a ripostiglio. Il padre di 
Ada – ora, da dietro la porta, i due bambini riconoscevano 
il suo respiro rotto e affannoso come se il petto stesse per 
scoppiargli a causa della folle corsa e del terrore – sussurrò 
dal buco della serratura:

«Non muovetevi. Non piangete. Nascondetevi».

Poi, ancora più piano:

«Non abbiate paura...». [...]

Tempestavano di pugni la porta chiusa a chiave. Ma Israel 
Sinner scese di corsa e ritirò la scala. Una volta rimasti soli, 
Ben si calmò.

«È inutile gridare. Non c’è niente da fare. Se n’è andato».

[I. Némirovsky, I cani 
e i lupi, Adelphi, 

Milano 2008, 
ed. digitale]

	 	 I. Némirovsky 
Caccia agli ebrei nel ’900

Nella Russia zarista i pogrom – cioè le aggressioni – contro gli ebrei hanno costituito una costante 
fino alla fine dell’Impero: durante questi attacchi, le minoranze ebraiche locali venivano assalite, 
derubate, malmenate, spesso uccise. Questi assalti subirono una metamorfosi con l’inizio della 
Prima guerra mondiale, nel 1914, quando cominciarono a essere perpetrati soprattutto dai soldati 
dell’esercito russo: negli anni successivi, essi massacrarono decine di migliaia di ebrei, soprattutto in 
Ucraina e Bessarabia, una regione dell’Europa centro-orientale. In questo brano, tratto dal romanzo  
I cani e i lupi (1940), la scrittrice francese di origine ebraica Irène Némirovsky (1903-1942), nata in 
Ucraina e in seguito rimasta vittima dell’Olocausto, ripercorre i pogrom del 1914 nella città di Kiev 
attraverso gli occhi di due bambini, Ada e Ben.

D
O

C
3

1.  Offuscato dalla caligine.

LETTERATURA



C16  La Riforma protestante in Europa e la Controriforma cattolica 447

[Zerocalcare, No 
Sleep Till Shengal, 

Bao Publishing, 
Milano 2022,  

pp. 88-89]

	 	 Zerocalcare 
Un massacro del XXI secolo: il genocidio 
degli ezidi

Nell’agosto 2014 l’Isis – l’organizzazione islamista, nota anche come Stato islamico, che, a partire 
dal 2014, ha preso il controllo territoriale di alcune parti di Siria e Iraq – ha compiuto un massacro 
contro la popolazione degli ezidi, insediati in una zona dell’Iraq al confine con la Siria e non lontano 
da quello con la Turchia. Gli ezidi sono originari del monte Shengal, situato nella regione storica 
definita Kurdistan, e parlano curdo. A differenza degli altri popoli della regione (e dei curdi stessi) non 
sono musulmani, ma seguono un originale culto preislamico, forse di origine zoroastriana. A causa 
di questa loro fede, nel corso dei secoli sono stati più volte perseguitati: nel ’900, numerose sono 
state le persecuzioni subite sia dal governo turco sia da quello siriano. Il massacro più imponente 
è stato però quello del 2014, caratterizzato dalla brutale uccisione di migliaia di ezidi: secondo il 
racconto dei sopravvissuti, i miliziani dello Stato islamico hanno chiesto agli uomini di scegliere tra 
la conversione all’Islam e la morte e molti sono rimasti in silenzio, affrontando così la seconda. Le 
donne sono state invece stuprate e, come i bambini, ridotte in schiavitù. Alcune migliaia di ezidi sono 
fuggiti dalla regione, perdendo tutti i propri averi. In queste pagine il fumettista Zerocalcare (nato nel 
1983), al secolo Michele Rech, dopo un viaggio a Shengal nel 2021, ricostruisce i momenti salienti del 
massacro, riconosciuto dalla comunità internazionale come genocidio.

D
O

C
4

D
O

C
4

[©2026 Michele Rech; Zerocalcare, No Sleep Till Shengal, 
Bao Publishing, Milano 2022, per gentile concessione]

ARTE



L’Europa cristiana divisa448 U4

Avijit Roy, un blogger e scrittore statunitense di origine 
bangladese, è stato aggredito e ucciso a colpi di mache-

te da due uomini non identificati a Dhaka, in Bangladesh. 
Nell’attacco è rimasta gravemente ferita la moglie, che al 
momento è ricoverata in ospedale.

Avijit Roy era ateo ed era il fondatore di Mukto-Mona, un 
blog che pubblica articoli sulla laicità. Per questo era stato 
minacciato diverse volte dagli estremisti islamici. Roy è il se-

condo blogger ucciso in Bangladesh negli ultimi due anni e 
il quarto scrittore aggredito dal 2004.

La polizia ha recuperato il machete usato nell’attacco, ma 
non ha ancora confermato l’identità dei responsabili. In 
Bangladesh gli estremisti islamici hanno chiesto più volte la 
pubblica esecuzione nei confronti di blogger e scrittori atei e 
hanno invocato nuove leggi per combattere il pensiero criti-
co verso l’islam, la religione del 90 per cento dei bangladesi.

[«Internazionale», 
27 febbraio 2015, 

https://www.
internazionale.it/

notizie/2015/02/27/
bangladesh-ateo-

ucciso]

	 	 Ucciso in Bangladesh  
il blogger ateo Avijit Roy

Il Bangladesh è uno dei paesi nei quali è più difficile esprimere posizioni laiche o atee. In particolare, 
tra il 2013 e il 2016 si sono registrate numerose aggressioni, a volte mortali, contro attivisti 
mobilitati per la laicità dello Stato e della società. In questo articolo del quotidiano britannico «The 
Guardian», ripreso e tradotto da «Internazionale», viene riportata la notizia dell’uccisione di uno di 
essi, il blogger naturalizzato statunitense Avijit Roy, avvenuta nel febbraio 2015.

D
O

C
5

La nascita del movimento terroristico di al-Qa’da («La 
base») rappresenta una ulteriore radicalizzazione dei 

movimenti armati degli anni Settanta-Novanta [...]. Il fon-
datore dell’organizzazione, il saudita Osama Bin Laden, 
[...] fu uno dei più vocianti oppositori di un regime giudi-
cato eccessivamente «laico» e supino agli interessi imperiali 
dell’Occidente. Combattente in Afghanistan, imbevuto di 
idee millenaristiche, Bin Laden mise i suoi capitali al servi-
zio di una (ri)organizzazione dei movimenti estremisti1 vo-
tati alla lotta armata per rovesciare l’ordine costituito e rea-
lizzare quello islamico. [...] Fino all’11 settembre 2001. [...]

Dal punto di vista di al-Qa’da, crediamo che l’11 settembre 
debba essere inteso come una provocazione e come un inci-
tamento alla lotta globale [...]. Si trattava [...] di dimostrare 
la fragilità dell’impero statunitense e di incitare i popoli mu-
sulmani a ribellarsi e a iniziare un jihad2 offensivo contro gli 

«infedeli». Del resto, non bisogna tuttavia sopravvalutare il 
ruolo di Bin Laden. Egli certo mise a disposizione i capitali, 
ma i cervelli dell’organizzazione erano [...] altri. 

Il primo da ricordare è il giordano-palestinese ‘Abdallah 
‘Azzam. [...] ‘Azzam era un intellettuale e le sue riflessioni, 
teoriche e pratiche non sono del tutto banali. La sua visione 
del jihad può essere sintetizzata nei punti seguenti. Innanzi 
tutto, lo spostamento dall’obbiettivo dal nemico «interno» 
al nemico «esterno». [...] Si trattava di globalizzare la lotta 
liberando i territori musulmani invasi dagli stranieri [...]. In 
tal senso, il sacrificio del martirio [...] diventa meritorio. [...]

Il più noto e il più estremista, se non forse il più sistema-
tico ideologo di al-Qa’da, è certamente il medico egiziano 
Ayman al-Zawahiri [...]. I suoi scritti e i suoi pamphlet sono 
la migliore dimostrazione di come l’ideologia di al-Qa’da sia 
estremamente manichea e priva di sfumature. Da una par-
te ci sono i veri musulmani, cioè gli adepti dell’organizza-
zione, dall’altra ci sono i falsi musulmani e, ovviamente, i 
nemici occidentali, gli Stati Uniti e Israele in primo luogo, 
e quindi l’Europa. [...] L’Islam deve prendere il potere con 
la forza.

[M. Campanini - 
K. Mezran, 

Arcipelago Islam. 
Tradizione, riforma 
e militanza in età 
contemporanea, 

Laterza, Roma-Bari 
2007, pp. 92-99]

	 	 M. Campanini - K. Mezran 
La radicalizzazione dell’islamismo:  
gli attentati dell’11 settembre 2001

Gli attentati contro gli Stati Uniti dell’11 settembre 2001 rappresentano probabilmente uno degli eventi 
più importanti della storia contemporanea. Gli attacchi suicidi, condotti da alcuni terroristi islamisti 
attraverso il dirottamento di quattro aerei di linea e organizzati dal movimento islamista terroristico  
al Qa’da, provocarono la morte di circa 3 mila civili in pochi minuti. In questo brano, gli studiosi Massimo 
Campanini (1954-2020) e Karim Mezran mettono in luce le radici ideologiche dell’organizzazione.

ST
O

6

1.  Il riferimento è a quelli 
islamici.

2.  In questo caso, lo sforzo 
militare per la difesa o la 

diffusione dell’Islam, volto 
a realizzare la dimensione 
universale della religione 
musulmana contro chi è 
considerato infedele.



C16  La Riforma protestante in Europa e la Controriforma cattolica 449

LA FEDE RELI-
GIOSA È PARTE INTEGRANTE 
DELLA PERSONA  Da sempre, a 
partire dal mondo latino, gli studiosi 
cercano di definire cosa sia la religio-
ne. Già il romano Cicerone (II-I sec. 
a.C.) scriveva che «religione è tutto 
ciò che riguarda la cura e la venera-
zione rivolte ad un essere superiore la 
cui natura definiamo divina». Si trat-
ta perciò di una relazione che lega la 
persona a ciò che ritiene sia “sacro”. 
Con il cristianesimo il termine com-
prende prevalentemente il comples-
so rapporto tra l’uomo e Dio, inteso 
come essere superiore immateriale. 
Possiamo quindi ritenere che il pen-
siero e il sentimento religioso (fede 
religiosa) facciano parte integrante 
della persona e in particolare del suo 
patrimonio culturale e sentimenta-
le. Da ciò l’importanza di riconoscere 
il diritto di professare liberamente la 

propria fede religiosa come una com-
ponente della libertà personale.
Già gli articoli 7 e 8 della Costituzio-
ne italiana, superando l’idea di una 
religione di Stato (presente nello Sta-
tuto albertino e nello Stato fascista), 
hanno introdotto il principio della lai-
cità del nostro Stato e della libertà di 
ogni fede religiosa. L’articolo 19 san-
cisce la libertà della fede religiosa dal 

punto di vista della persona: un dirit-
to che implica più libertà. Siamo dun-
que ancora nel campo della libertà 
personale, in sintonia con l’articolo 
18 della Dichiarazione universale 
dei diritti umani, la carta di riferimen-
to dei paesi membri dell’Onu (come 
l’Italia), e con l’articolo 10 della Car-
ta dei diritti fondamentali dell’Unio-
ne Europea.

COSTITUZIONE 
DELLA REPUBBLICA 
ITALIANA

Art. 19.  Tutti hanno diritto di pro-
fessare liberamente la propria fede 
religiosa in qualsiasi forma, indivi-
duale o associata, di farne propa-
ganda e di esercitarne in privato o in 
pubblico il culto, purché non si tratti 
di riti contrari al buon costume.

DICHIARAZIONE 
UNIVERSALE DEI 
DIRITTI UMANI

Art. 18.  Ogni individuo ha diritto 
alla libertà di pensiero, di coscienza 
e di religione; tale diritto include la 
libertà di cambiare di religione o di 
credo, e la libertà di manifestare, 
isolatamente o in comune, e sia in 
pubblico che in privato, la propria 
religione o il proprio credo nell’inse-
gnamento, nelle pratiche, nel culto 
e nell’osservanza dei riti.

CARTA DEI DIRITTI 
FONDAMENTALI 
DELL’UNIONE EUROPEA 

Art. 10. Libertà di pensiero, di co-
scienza e di religione  Ogni indivi
duo ha diritto alla libertà di pensie-
ro, di coscienza e di religione. Tale 
diritto include la libertà di cambiare 
religione o convinzione, così come 
la libertà di manifestare la propria 
religione o la propria convinzione 
individualmente o collettivamente, 
in pubblico o in privato, mediante il 
culto, l’insegnamento, le pratiche e 
l’osservanza dei riti.

COSTITUZIONE DELLA 
REPUBBLICA ITALIANA

Art. 7.  Lo Stato e la Chiesa cattoli-
ca sono, ciascuno nel proprio ordine, 
indipendenti e sovrani.

I loro rapporti sono regolati dai Patti 
lateranensi. Le modificazioni dei Pat-
ti, accettate dalle due parti, non ri-
chiedono procedimento di revisione 
costituzionale.

COSTITUZIONE DELLA 
REPUBBLICA ITALIANA

Art. 8.  Tutte le confessioni religio-
se sono ugualmente libere davanti 
alla legge. Le confessioni religiose di-
verse dalla cattolica hanno diritto di 
organizzarsi secondo i propri statuti, 
in quanto non contrastino con l’or-
dinamento giuridico italiano. I loro 
rapporti con lo Stato sono regolati 
per legge sulla base di intese con le 
relative rappresentanze.

La libertà di religione
EDUCAZIONE CIVICA	 ART. 19



L’Europa cristiana divisa450 U4

LIBERTÀ, PER TUTTI, DI PROFES-
SARE LA PROPRIA FEDE  La pri-
ma libertà è quella di professare la pro-
pria fede, cioè di manifestare il proprio 
credo in questa o in altra divinità: sono 
cristiano, sono protestante, sono bud-
dista, sono musulmano, sono induista, 
oppure sono ateo e non ho alcuna fede 
religiosa. Ma sono comunque libero di 
manifestare questo mio credo.
Il termine “liberamente” è usato per 
rafforzare la libertà personale anche in 
riferimento ad ogni tipo di persecuzio-
ne o discriminazione: è la volontà di rin-
forzare la già decisa garanzia afferma-
ta nell’articolo 3, che esclude anche le 
discriminazioni di religione e recita così: 
«Tutti i cittadini hanno pari dignità so-
ciale e sono uguali davanti alla legge, 
senza distinzione di sesso, di razza, di 
lingua, di religione, di opinioni politiche, 
di condizioni personali e sociali».

LIBERTÀ, PER TUTTI, DI DIFFON-
DERE ED ESERCITARE PUBBLICA-
MENTE LA PROPRIA FEDE  La 
seconda libertà è quella di diffondere, 
oltre che di professare, la propria fede, 
facendola conoscere e cercando altri 
proseliti: alla persona è garantita dun-
que libertà di proselitismo.
Ogni religione ha i propri culti. Ad 
esempio, la religione cristiana preve-
de la celebrazione dei sacramenti, le 

preghiere collettive, le processioni; la 
religione musulmana, le preghiere in 
determinati orari e determinate mo-
dalità, il digiuno collettivo e perento-
rio; la religione ebraica, la circoncisio-
ne per i maschi, il digiuno e la festa 
del riposo il sabato. Questa libertà im-
plica anche la possibilità di edificare 
e governare i luoghi in cui in modo 
prevalente si svolgono i riti religiosi 
(chiese, moschee, templi).

LIBERTÀ, PER TUTTI, DI CREDERE 
O NON CREDERE  La formulazio-
ne linguistica dell’articolo 19 pone in 
evidenza la parola “tutti”: tutti hanno 
diritto a godere della libertà di religio-
ne, a prescindere dalla cittadinanza. 
Cioè tutti gli esseri umani che si tro-
vano a qualsiasi titolo sul territorio 
dello Stato italiano.
La Corte costituzionale ha più vol-
te affermato che il diritto di liber-
tà religiosa include anche la libertà 
di non credere all’esistenza di al-
cuna divinità e di un mondo ultra-
terreno: il riconoscimento di tale li-
bertà è espressione della cultura 
laica cui è ispirato l’intero impianto 
costituzionale.
Vale la pena sottolineare che queste 
libertà sono così importanti per la Co-
stituzione da essere riconosciute non 
solo dall’articolo in esame, ma anche 

da altri articoli (3, 17, 18 e 21 sulla li-
bertà di pensiero).

ANCHE LA LIBERTÀ RELIGIOSA 
HA DEI LIMITI  La fede religiosa 
è libera, afferma l’articolo 19, «pur-
ché non si tratti di riti contrari al buon 
costume».
Cos’è il buon costume? Il concet-
to comprende princìpi etico-sociali e 
giuridici. Nelle manifestazioni di culto 
il rispetto del buon costume compor-
ta la necessità di rispettare i princìpi 
della comune morale, della decenza 
e della cortesia. Non possono pertan-
to rientrare nell’ambito della libertà 
religiosa, ad esempio, i riti orgiastici, o 
la prostituzione sacra o sacrifici ritua-
li, mutilazioni o automutilazioni, ma-
nifestazioni di antiche religioni o di 
sètte non riconosciute né tollerate in 
sistemi giuridici moderni e civili.
La fede religiosa è dunque libera, se 
non confligge con il rispetto dei dirit-
ti costituzionali, a partire dal rispetto 
della vita e della libertà della persona.

Un Testimone di Geova fa proselitismo per 
le strade di Milano, 2013

Musulmani in preghiera sul lungomare 
del Foro italico a Palermo, 2009



C16  La Riforma protestante in Europa e la Controriforma cattolica 451

	
	 In che modo una fede religiosa può confliggere con i diritti 

costituzionali?

Facciamo degli esempi. Il gruppo religioso dei Testimoni di 
Geova, seguendo un precetto che fanno derivare dalla Bib-
bia, vieta la trasfusione di sangue. Questo divieto, nei casi 
in cui riguardi un maggiorenne, non crea problemi: la Co-
stituzione afferma il principio per cui «nessuno può essere 
obbligato a un determinato trattamento sanitario se non 
per disposizione di legge» (articolo 32). Quindi un Testi-
mone di Geova può benissimo rifiutare di sottoporsi a tra-
sfusione di sangue, anche se ciò fosse indispensabile per 
salvaguardare la sua salute.
Il problema si pone invece quando si tratta di minori am-
malati. In quei casi è necessario l’intervento del giudice tu-
telare, ovvero del magistrato, istituito presso ogni tribunale 
ordinario, che ha il compito di tutelare gli interessi di chi, 
anche solo temporaneamente o parzialmente, non può 
provvedervi in modo autonomo e autosufficiente. Informa-
to della situazione (generalmente dai medici curanti), il 
giudice tutelare nomina, anche contro il volere dei genitori, 

un “curatore speciale” che autorizzerà i medici ad effettua-
re la trasfusione. Questo è un tipico esempio di non rispet-
to della libertà religiosa, motivato dal fatto che i princìpi 
ispiratori di quella religione sono in conflitto evidente con 
altri diritti fondamentali riconosciuti come prevalenti dalla 
Costituzione: nell’esempio su richiamato, il diritto alla vita 
del minore che deve essere tutelato dalla collettività, an-
che nel dissenso dei genitori.
Un altro interessante aspetto della regolamentazione della 
libertà religiosa si è posto in coincidenza con l’incremento 
di cittadini stranieri di religione musulmana sul nostro ter-
ritorio. La religione musulmana prevede che le donne por-
tino nei luoghi pubblici il volto coperto da un velo, anche in 
modo integrale, al punto da rendere irriconoscibile la per-
sona. La questione è stata sollevata da chi ritiene che nei 
luoghi pubblici sia comunque doveroso mostrare il volto.
Le soluzioni sono state differenti nei vari Paesi europei.
In Francia, ad esempio, è stata emanata una legge che ha 
stabilito che non si esibiscano, nei luoghi pubblici, segni e 
comportamenti che richiamino le diverse fedi religiose. Una 
scelta fondata sui princìpi della laicità dello Stato e della fra-
ternità, che implica il vivere insieme e il guardarsi in volto. 
Pertanto in Francia non solo non è ammesso il burqa, ma 
anche ogni tipo di velo, perfino quello limitato alla copertura 
del capo, nelle scuole, negli uffici e in tutti i luoghi pubblici.
In Italia non è stata emanata una legge specifica, ma si 

LE DOMANDE, I DUBBI

Donne musulmane con il tradizionale hijab (velo che lascia 
scoperto il volto) per le vie di Milano

Art. 19	 LA LIBERTÀ DI RELIGIONE



L’Europa cristiana divisa452 U4

adottano soluzioni caso per caso in base alle leggi esi-
stenti. Non è consentito in pubblico l’uso del burqa perché 
tutti devono poter essere riconosciuti e identificati a richie-
sta dell’autorità di pubblica sicurezza, secondo la legge 
che regola la materia. Si pensi, ad esempio, alla necessi-
tà di garantire la sicurezza della collettività in situazioni di 
possibili attentati terroristici, in cui un terrorista potrebbe 
facilmente camuffarsi con un burqa. Nel contempo nessu-
na limitazione viene imposta all’uso di un velo che copra 
solo il capo, perché quel tipo di velo costituisce un simbolo 
di fede religiosa e non confligge con altri diritti fondamen-
tali: rientra dunque nella tutela offerta dalla Costituzione.
Un altro esempio di pratica religiosa inaccettabile in Italia 
è l’usanza, tipica di un gruppo religioso indiano (sikh), di 
portare indosso il kirpan, un pugnale ricurvo, come simbo-
lo di resistenza contro il male. È evidente che ciò è in con-

trasto con la nostra legge penale, che proibisce a chiun-
que di portare in luoghi pubblici armi senza un regolare 
porto d’armi. Anche in questo caso la legge tende a tute-
lare la sicurezza pubblica ritenuta prevalente rispetto alla 
libertà di culto, o di usanze religiose.
Nel nostro paese non viene invece punita né vietata l’u-
sanza religiosa musulmana ed ebraica di praticare la cir-
concisione ai fanciulli che giungano alla pubertà, poiché 
non influisce sulla funzionalità dell’organo della riprodu-
zione e della minzione. Al contrario le mutilazioni degli or-
gani genitali della donna (infibulazione), che sono prati-
cate in alcuni paesi dell’Africa, della penisola araba e del 
Sudest asiatico e impropriamente attribuite alla religione 
islamica, costituiscono per il nostro ordinamento un grave 
delitto contro la persona, punito dal codice penale con la 
grave pena della reclusione.

	
	 L’impossibilità per la donna di diventare sacerdote non confligge 

con l’articolo 3 che sancisce l’uguaglianza dei cittadini senza 
distinzione di genere?

In diverse religioni, a partire da alcune religioni cristia-
ne e da quella cattolica, le donne sono escluse dall’e-
sercizio del sacerdozio e dalla possibilità di impartire 
alcuni sacramenti. È quindi lecito chiedersi se ciò non 
sia in contrasto con un diritto fondamentale della nostra 
Costituzione.
Il tema ha spesso suscitato dibattiti e confronti anche 
accesi, ma non ha mai raggiunto la sfera della politica e 
quindi del Parlamento, sede della formazione delle leg-
gi. La ragione del disinteresse della politica va ricerca-
ta probabilmente nel fatto che la nostra Costituzione ha 

operato una scelta fondamentale: lo Stato e la Chiesa si 
sono impegnati formalmente a rispettare le due distinte 
sfere di competenza. Ricordiamo il contenuto dell’artico-
lo 7: Stato e Chiesa sono, ciascuno nel proprio ordine, in-
dipendenti e sovrani. È un principio che si riferisce alla 
Chiesa cattolica ma che indubbiamente riguarda tutte le 
religioni che siano presenti in Italia e le relative organiz-
zazioni interne.

Alberto Maritati
[da Conoscere la Costituzione italiana. Un percorso 

guidato, Laterza, Bari-Roma 2019, pp.105-110]

Donne vescovo della Chiesa luterana di Svezia, 2014

Diversamente da quanto avviene in Italia, il sacerdozio femminile è 
ormai una realtà in molti paesi. In Svezia le prime donne sacerdote 
sono state ordinate già sul finire del XX secolo.



C16  La Riforma protestante in Europa e la Controriforma cattolica 453

	 	 DIBATTITO 
Argomentare una tesi e dibatterla

	 	 CONSEGNA  Insieme ai compagni di classe ti 
preparerai per una tavola rotonda nella quale vi confron-
terete sulla capacità del fumetto di rappresentare eventi 
fortemente drammatici e complessi e sull’utilità di questi 
racconti nello studio della storia. 

	 	 TEMA  Per molto tempo il fumetto è stato conside-
rato un intrattenimento per bambini. Quando nel 1992 Art 
Spiegelman (nato nel 1948) vinse il premio Pulitzer per il 
graphic novel (romanzo a fumetti) Maus, il mondo ha inizia-
to a guardare quella che in Francia è definita la Nona Arte 
con un occhio diverso: Maus tratta della Shoah attraverso le 
vicende del padre di Art, che sopravvisse al campo di con-
centramento di Auschwitz. Le persecuzioni hanno spesso 
cause complesse: il fumetto è in grado di mostrarle?

	 	 MOZIONE SU CUI DIBATTERE  	

Riflettete sul modo in cui un disegnatore può esprimere 
eventi storici complessi come le persecuzioni religiose: i 
disegni sono in grado di rappresentarli in modo soddisfa-
cente? Non c’è il rischio che il lettore si faccia trascinare 
dalla dimensione emotiva che le immagini riescono a su-
scitare a danno della complessità storica?

	 	 TESI E ARGOMENTAZIONI  Dividete la classe in 
gruppi da quattro. Ogni gruppo affronterà il tema del di-
battito a partire dalle domande proposte nel Tema e nella 
Mozione. 
Leggete i Materiali per il dibattito, cercate online riflessioni 
su altre opere o loro estratti, per esempio i reportage di Joe 
Sacco (nato nel 1960) e di Guy Delisle (nato nel 1966), 
utilizzando parole chiave come “graphic novel”, “persecu-
zione” e “genocidio religioso”. Cercate anche informazioni 
di tipo storico sugli eventi raccontati e sulle loro cause.
Ciascun gruppo schematizzi i risultati della ricerca, elabori 
le proprie argomentazioni e scriva un intervento di almeno 
cinque minuti con un titolo che esprima il punto di vista 
comune.

	 	 I MATERIALI PER IL DIBATTITO  	

	 •	 Documenti stimolo

«Quella di Maus rimane una delle forme narrative più 
felici, per raccontare gli eventi di quel periodo, ben-

ché io ritenga che si tratti di un’opera d’arte che non rac-
conta la Shoah, ma che ci si misura e per questo riesce a 
ottenere risultati intensi, commoventi, forti».

[su www.raicultura.it/letteratura/articoli:  
M. Agostinelli - F. Fiamma, Maus: graphic novel premio Pulitzer  

di Art Spiegelman, Intervista a Moni Ovadia,  
dicembre 2019]

«I cosiddetti “fumetti” sono proprio questo: un ponte. 
Sanno coniugare il linguaggio dell’immagine e il lin-

guaggio del testo e permettono al lettore di arrampicarsi fin 
dentro l’anima e la testa dell’altro. Puoi capire la situazione, 
puoi osservare una persona mentre parla e agisce in quella 
situazione e, al tempo stesso, metterti nella sua posizione, 
vedere il mondo con i suoi occhi».

[su www.vita.it: M. Dotti, Art Spiegelman:  
«Le nostre immagini siano ponti, non muri»,  

26 ottobre 2016]

Tu vuoi saperne di più, vuoi capire.

Ti tuffi nei libri di scuola, e non c’è niente.

Un silenzio minaccioso si stende sulla storia del primo ter-
ribile genocidio del Novecento: chi vuol parlarne, chi s’in-
curiosisce e s’informa, viene persuaso a guardare dall’altra 
parte.

[su www.dimensionefumetto.it: A. Cittadini Bellini,  
Medz Yeghern – una recensione dolorosa,  

maggio 2016].

	•	 DOC4. Zerocalcare, Un massacro del 
XXI secolo: il genocidio degli ezidi, p. 447

	 	 SCHEMA DEL DIBATTITO  Organizzate una tavola 
rotonda: scrivete il programma degli interventi con il nome 
dei rispettivi relatori. Il docente farà da moderatore dando 
la parola ai portavoce di ciascun gruppo, sottolineando i 
punti centrali degli interventi e sollecitando, infine, un con-
fronto fra le tesi esposte.



Capitolo 17 

L’EUROPA NELL’ETÀ  
DI FILIPPO II DI SPAGNA 
E ELISABETTA I D’INGHILTERRA

1		 La Spagna  
di Filippo II

	 	 UN SOVRANO ACCENTRATORE  Nel 1556 Carlo V, abdicando, divise l’Im-
pero in due tronconi: al fratello Ferdinando I (1556-64) lasciò la Corona imperiale, 
le terre ereditarie degli Asburgo, le Corone di Boemia e di Ungheria; al figlio Filippo 
II (1556-98) lasciò il Regno di Spagna con Milano e i tre Viceregni di Napoli, Sicilia, 
Sardegna, le colonie americane e i Paesi Bassi. In campo politico-religioso, il campione 
della Controriforma nella seconda metà del XVI secolo fu Filippo II, il nuovo re di Spa-
gna. A differenza di suo padre Carlo V, che viaggiò tutta la vita da un capo all’altro dei 
suoi domìni europei, Filippo II, dopo l’ascesa al trono, non si mosse dalla Castiglia e 
decise anzi di trasferire nel 1561 la sede della corte da Toledo a Madrid, all’epoca una 
cittadina di entità modesta, difficile da raggiungere, che si trovava nel centro esatto del-
la penisola iberica. A pochi chilometri dalla città, dal palazzo dell’Escorial, metà con-
vento e metà fortezza, il sovrano emanava i suoi ordini per un Impero immenso. Cupo, 
malinconico e incline all’isolamento, questo sovrano era totalmente dedito all’attività 
di governo, ma la tendenza a concentrare sulla sua persona ogni decisione e a curarne 
i dettagli fino al più insignificante nuoceva all’efficienza della monarchia spagnola. A 

La facciata 
principale del 
Palazzo-monastero 
dell’Escorial 

Eretto tra il 1563 e 
il 1584 per fungere 
insieme da reggia, 
fortezza e sepolcro 
per i membri della 
famiglia reale, El 
Escorial presenta 
una architettura 
severa, imponente 
e disadorna. Al suo 
interno una vasta 
biblioteca conserva 
una collezione di 
ben 40 mila libri.

	Flipped 
classroom
	Mappa 
concettuale

Audiosintesi



C17  L’europa nell’età di filippo II di spagna e Elisabetta I d’inghilterra 455

L’EUROPA 
CRISTIANA DIVISA

Non so nulla del re, per ciò che concer-
ne gli affari di questi Paesi Bassi, dal 20 

novembre scorso. Il servizio a Sua Maestà ne 
soffre enormemente.

Queste parole furono scritte il 24 febbraio del 1575. Era quindi possibile che per tre 
mesi il governatore di un’area così importante restasse senza istruzioni da parte del suo 
sovrano [>FARE STORIA Filippo II ideatore della sua immagine imperiale, pp. 479-483].

	 	 IL CONTROLLO SULLA CHIESA  Anche con la Chiesa in Spagna, Filippo II 
tenne un atteggiamento accentratore e autoritario, tipico del suo carattere. Da buon 
cattolico, egli ovviamente riconosceva l’autorità del papa e si presentava come massi-
mo difensore del cattolicesimo, ma agiva nei confronti del clero quasi come verso un 
settore della burocrazia statale: usufruiva per esempio del cosiddetto diritto di presenta-
zione, che gli consentiva di nominare, alla testa delle diocesi, vescovi di suo gradimen-

ciò va aggiunto anche il serio problema delle comunicazioni all’interno dell’enorme 
estensione dei territori spagnoli, che andavano dalla penisola iberica all’America, all’I-
talia, ai Paesi Bassi. Il governatore spagnolo dei Paesi Bassi ebbe a lamentarsi così:

	 I DOMÌNI DI FILIPPO II NELL’EUROPA CENTRALE E NELLE AMERICHE



456 U4 L’Europa cristiana divisa

to – soprattutto di origine castigliana – per mezzo dei quali controllava efficacemente 
l’organizzazione ecclesiastica fino ai livelli più bassi. Inoltre, nella penisola iberica come 
nelle Americhe, in Sicilia come in Sardegna, l’Inquisizione spagnola dipendeva diretta-
mente dalla Corona anziché dal papa [>16 5] e ciò contribuì ampiamente ad attribuire 
al sovrano la fama di accanito persecutore di ogni forma di dissidenza religiosa.

	 	 LA BUROCRAZIA DEL REGNO  Nell’amministrazione dei numerosi territori 
del suo Regno, Filippo II si sforzò con altrettanto impegno a costruire una forte macchi-
na di governo centrale a discapito delle autonomie locali. In Spagna, furono fortemente 
ridimensionati i poteri delle Cortes, le antiche assemblee rappresentative di nobiltà, clero 
e città [>5 3] e così i governi cittadini, gli stessi che erano stati protagonisti della rivolta 
dei comuneros contro Carlo V [>15 1]. L’attività del sovrano era assistita da una serie di 
Consigli che anticipavano l’organizzazione in ministeri tipica dei nostri Stati moderni. 
Accanto al Consiglio di Stato, che si occupava di politica generale e di affari esteri, c’era 
il Consiglio dell’Azienda Reale, per sovrintendere all’economia e alle finanze, i Consigli 
della Guerra e dell’Inquisizione e quelli che gestivano singoli territori: i Consigli di Ca-
stiglia, di Aragona, d’Italia, delle Fiandre e delle Indie. A questi Consigli corrispondeva 
una gigantesca – per quei tempi – piramide di funzionari, impiegati, dipendenti di vario 
genere. Il reclutamento di questa ingente massa di personale avveniva abitualmente at-
traverso il meccanismo della vendita delle cariche per le quali erano previsti stipendi in 
genere modesti, ma che davano il diritto di far pagare ai cittadini privati ogni atto ammi-
nistrativo e trattenere per sé queste entrate. L’incerta distinzione tra funzione pubblica e 
interessi privati causò una dilagante corruzione. 

 Burocrazia 
Il termine “burocrazia” è stato coniato verso la metà 
del XVIII secolo dall’economista francese Vincent de 
Gournay per designare il potere di quel corpo di funzio-
nari e di impiegati dell’amministrazione statale dotati 
di compiti specializzati e dipendenti dal sovrano: il fran-
cese bureaucratie è infatti composto da bureau, ‘ufficio’, 
e cratie, ‘crazia, potere’. Anche se forme di burocrazia 
in senso lato si riscontrano negli Stati dell’Antichità, 
la vera e propria burocrazia è solitamente considerata 
come un fenomeno connesso con la nascita e la cre-
scita dello Stato moderno: man mano che si allarga-
va il raggio d’azione dello Stato e si rafforzava il suo 
intervento sulla società e sull’economia, s’imponeva 
l’esigenza di affidare la grande massa dell’attività am-
ministrativa a funzionari e impiegati stabilmente retri-
buiti, appunto la burocrazia.
In origine, la diffusione della burocrazia coincise con 
l’affermazione di regole impersonali e universali, che so-
stituissero l’arbitrio e i regolamenti particolari detenuti 
dai poteri tradizionali, tipici della società feudale. Ma ben 

presto questo potere cominciò a rivelare anche aspetti 
negativi, che si sono accentuati nel tempo. Nell’uso oggi 
abituale è prevalente un senso negativo, che si riferisce 
agli eccessi di questo potere, che agiscono come freno alla 
libertà (economica, civile, ecc.) dei cittadini. E così, nel 
linguaggio comune, quando si parla di “burocrazia”, ci si 
riferisce quasi sempre in modo critico alla moltiplicazio-
ne di norme e regolamenti, alla loro osservanza pedante 
e troppo attenta alle indicazioni formali, alla mancanza 
d’iniziativa, allo spreco di risorse, in poche parole all’inef-
ficienza delle grandi organizzazioni pubbliche e private. 
E, quando si dice “burocrate”, si indica solitamente un 
individuo dalla mentalità gretta e pedante.
Non c’è dubbio che la burocrazia sia inevitabilmente 
una struttura tendenzialmente ostile al cambiamento 
poiché la sua è un’organizzazione estremamente com-
plessa, nella quale ogni parte è strettamente correlata 
alle altre. Questa complessità è di per sé un ostacolo al 
mutamento, anche se i singoli burocrati possono esse-
re individui personalmente ben disposti.

LE PAROLE 
DELLA STORIA



C17  L’europa nell’età di filippo II di spagna e Elisabetta I d’inghilterra 457

La stessa struttura burocratica esistente in Spagna fu riprodotta anche nelle colonie 
americane dove pure fu trapiantato il tribunale dell’Inquisizione e creata una struttura 
ecclesiastica ramificata e potente. Non fu permesso agli indigeni di entrare a far parte 
del clero: la Chiesa d’America sarebbe rimasta ancora a lungo una Chiesa spagnola e 
quindi espressione di un dominio straniero.

	 	 LE COLONIE AMERICANE: UN’OCCASIONE MANCATA  Dopo il 1560 co-
minciarono ad affluire in Spagna grossi quantitativi di oro e d’argento estratti nelle 
miniere del Perù e del Messico a prezzo di fortissime perdite umane tra le popolazioni 
indigene. Ma la struttura dell’economia spagnola non fu in grado di cogliere questa 
eccezionale occasione che avrebbe potuto assicurare al paese un notevole sviluppo eco-
nomico e un benessere duraturo: il settore manifatturiero e commerciale era a livelli 
piuttosto bassi e nulla fu fatto per stimolarne il progresso; l’agricoltura, dal canto suo, 
non era nemmeno in grado di provvedere al fabbisogno interno, ovvero quello degli 
stessi spagnoli; la classe dirigente restava antiquata, con forti pregiudizi contro le at-
tività imprenditoriali, ideali puramente cavallereschi, uno stile di vita caratterizzato 
dallo sfarzo e dallo spreco. Le conseguenze di questa situazione sull’economia spagnola 
furono profondamente negative. 

L’oro e l’argento americani garantivano senza dubbio alla Spagna un ruolo di prima 
potenza mondiale e le consentivano di sostenere le spese di varie guerre, su più fronti, 
ma a livello economico furono alla base di numerosi problemi. Anzitutto, provocarono 
un forte aumento dei prezzi: all’incremento della domanda di merci (determinato ap-
punto dalla maggiore disponibilità di metalli preziosi) non corrispondeva un adeguato 
aumento dell’offerta (che l’apparato produttivo spagnolo non era in grado di assicura-
re). Questo, per una legge di mercato tuttora valida, fece aumentare i prezzi, con grave 
danno per gran parte della popolazione, la quale comunque non godeva della mag-
giore ricchezza arrivata da oltreoceano. Chi tuttavia poteva permetterselo, si rivolse ai 
mercati esteri per ottenere le merci desiderate, con il risultato di arricchire i produttori 
francesi, italiani, inglesi, olandesi. Agli occhi di alcuni nobili spagnoli questo afflusso 
di merci straniere nel loro paese appariva come un segno di potenza, ed era vissuto con 
orgoglio:

	 FATTORI DI DEBOLEZZA DELL’IMPERO SPAGNOLO

Lentezza delle  
comunicazioni

Aumento dei prezzi e 
del debito pubblico

Afflusso di metalli 
preziosi dalle colonie

Arretratezza 
dell’apparato 

produttivo
Mancanza  

di investimenti
Eccessivo  
fiscalismo

Espulsione dell’attivo 
ceto dei moriscos

Intransigente  
cattolicesimo

Corruzione dei  
funzionari

Vendita delle  
cariche

Estensione  
territoriale



458 U4 L’Europa cristiana divisa

Ma si trattava di valutazioni superficiali, e agli osservatori più attenti non sfuggiva la 
gravità della situazione; già verso la fine del ’500 le stesse Cortes di Spagna osservaro-
no con preoccupazione che:

Lasciamo – ebbe a dire uno di loro – Londra produrre 
quei panni così cari al suo cuore; lasciamo l’Olanda 

produrre le sue stoffe, Firenze i suoi drappi [...], Milano 
i suoi broccati, l’Italia e le Fiandre le loro tele di lino [...]. 

Noi siamo in grado di comperare questi prodotti il che 
prova che tutte le nazioni lavorano per Madrid e che 
Madrid è la grande regina perché tutto il mondo serve 
Madrid mentre Madrid non serve nessuno.

Mentre i nostri regni potrebbero essere i più ricchi 
del mondo per l’abbondanza dell’oro e dell’ar-

gento che vi sono entrati e continuano a entrare dal-

le Indie, essi finiscono con l’essere i più poveri perché 
servono da ponte per far passare oro e argento in altri 
regni nostri nemici. 

Così, malgrado il grande afflusso di metalli preziosi e non, il Regno di Spagna era co-
stantemente e pesantemente indebitato: per ben tre volte Filippo II dichiarò bancarot-
ta, cioè di non essere in grado di rimborsare i suoi finanziatori. Anche il monopolio sui 
traffici con le colonie americane attraverso la Casa de Contratación di Siviglia [>14 4], 
pur assicurando alla Corona un quinto degli utili sui traffici, non favorì lo sviluppo del 
sistema produttivo spagnolo che restò cronicamente incapace di rispondere alla do-
manda di prodotti proveniente da oltreoceano. Anzi, non trovando soddisfazione nella 
madrepatria, le colonie, incuranti delle restrizioni, cominciarono a procurarsi altrove 
le merci di cui avevano bisogno ricorrendo pesantemente al contrabbando, il che impo-
verì ulteriormente gli scambi con la Spagna.

L’Archivio delle 
Indie a Siviglia

Questo grande 
edificio a Siviglia 
fu fatto costruire, 
sul finire del ’500, 
da Filippo II per 
ospitare la Casa 
de Contratación 
nel cui grande 
patio centrale i 
mercanti potevano 
negoziare i propri 
affari. Nel 1785 
l’edificio cambiò 
destinazione 
passando a 
conservare tutti 
i documenti e 
materiali esistenti 
relativi all’impero 
coloniale. 
Attualmente, 
nell’Archivio delle 
Indie sono custodite, 
fra le altre cose, le 
missive autografe di 
Colombo, Cortés e 
Filippo II.



C17  L’europa nell’età di filippo II di spagna e Elisabetta I d’inghilterra 459

2		 La politica di potenza di Filippo II  
e la rivolta delle Province Unite

	 	 L’EREDITÀ DI CARLO V IN POLITICA ESTERA  L’esordio in politica estera di 
Filippo II fu coronato da un ottimo risultato: è con lui che la Spagna mette fine al plu-
ridecennale conflitto tra la Francia di Francesco I e l’Impero di Carlo V con la grande 
vittoria sui francesi a San Quintino nel 1557 e la pace di Cateau-Cambrésis nel 1559 
[>15 4]. Il re di Spagna era intenzionato a continuare l’azione paterna anche nell’area 
del Mediterraneo dove, dopo il sostanziale insuccesso delle iniziative di Carlo V contro 
il sultano Solimano il Magnifico [>15 3], l’Impero ottomano era in una posizione di 
forza e la pirateria barbaresca [>12 3] flagellava i maggiori centri costieri di Spagna, 
Portogallo, Sicilia, Italia meridionale, Corsica e Liguria. Nel 1570 il successore di 
Solimano il Magnifico, Selim II (1566-74), occupò l’isola di Cipro, dominio vene-
ziano situato in una zona strategicamente vitale. Fu allora che il mondo cattolico si 
scosse e – sia pure tra infinite diffidenze e trattative quanto mai complesse – riuscì a 
mettere in piedi una collaborazione per un obiettivo comune. Decisiva fu la media-
zione infaticabile di papa Pio V (1566-72), che portò alla costi-
tuzione di una Lega santa contro i Turchi, comprendente, oltre 
al pontefice, la Spagna e Venezia; la Francia, sempre diffidente 
nei confronti della Spagna e tradizionalmente in buoni rapporti 
con i Turchi, restò prudentemente a guardare. Fu armata una 
grande flotta di oltre 200 navi – delle quali circa un quarto for-
nite dalla Spagna – al comando di Giovanni d’Austria, fratello 
di Filippo II. 

	 	 LA BATTAGLIA DI LEPANTO  Il 7 ottobre 1571, nelle 
acque di fronte a Patrasso (una città greca all’imboccatura del 
golfo di Corinto) si fronteggiarono due grandi flotte composte da 
centinaia di navi. Lo scontro, passato alla storia col nome di bat-
taglia di Lepanto (il porto all’interno del golfo di Corinto dove si 
erano raccolte le navi ottomane), si risolse in una grande disfatta 
dei Turchi, che misero in salvo appena trenta galere e persero 
circa 35 mila uomini tra morti, feriti e prigionieri. I cristiani li-
berarono inoltre 15 mila forzati imbarcati come rematori nelle 
stive turche. La notizia della vittoria della Lega santa suscitò 
un’ondata di entusiasmo nei paesi vincitori e in tutte le terre che 
confinavano con la potenza turca. Ma quali furono le reali con-
seguenze di Lepanto? Dal punto di vista militare i Turchi si ripre-
sero prestissimo: ricostruirono la flotta e stipularono una pace 
separata con Venezia, che si rassegnò alla perdita di Cipro. Ma 
dopo Lepanto la loro presenza nel Mediterraneo risultò per un 
certo periodo ridimensionata e meno aggressiva. 

		Il libro
	 F. Braudel, 

Civiltà e 
imperi nel 
Mediterraneo 
nell’età di 
Filippo II

Veduta dell’isola 
di Corfù e, sotto, la 
battaglia di Lepanto
[affresco, 1578; 
Galleria delle Tavole 
geografiche, Palazzi 
Vaticani, Roma]



460 U4 L’Europa cristiana divisa

	 	 L’UNIFICAZIONE DELLE CORONE DI SPAGNA E PORTOGALLO  Dopo essere 
stato protagonista della vittoria di Lepanto, Filippo II registrò un altro importante 
successo con l’unificazione, sotto la sua Corona, dell’intera penisola iberica. Si trattò 
di un’improvvisa circostanza favorevole, che il sovrano sfruttò con grande abilità. 
Nel 1578 il giovane re del Portogallo, Sebastiano di Braganza (1557-78), si lanciò in 
un’impresa temeraria attaccando il potente sultanato musulmano del Marocco. La 
sua spedizione, mal preparata, si concluse in una disastrosa sconfitta, dove egli stesso 
perse la vita. Il più accreditato candidato al trono portoghese era proprio Filippo II, 
zio del defunto re, i cui diritti erano sostenuti dal clero e da gran parte della nobil-
tà. La sua candidatura era appoggiata anche dai mercanti portoghesi, che vedevano 
nell’unione con la Spagna l’occasione per entrare in un più vasto circuito di traffici. 
Nel 1580 Filippo II si insediò sul trono del Portogallo impossessandosi anche dei suoi 
domìni coloniali. In questo modo si determinò un’unione che si prolungherà fino al 
1640, anno in cui sia il Portogallo che la Catalogna dichiareranno la propria indi-
pendenza da Madrid [>19 4]. 

	 EUROPA E VICINO ORIENTE ALL’EPOCA DI LEPANTO (1571)



C17  L’europa nell’età di filippo II di spagna e Elisabetta I d’inghilterra 461

	 	 IL FRONTE DEI PAESI BASSI  A fronte dei notevoli successi riportati da Fi-
lippo II nel Mediterraneo e con l’unificazione delle Corone iberiche e dei loro domìni 
coloniali, un’area critica era rappresentata dai Paesi Bassi – un’area corrispondente 
agli odierni Stati dell’Olanda, del Belgio, del Lussemburgo e a una parte della Francia 
settentrionale. I Paesi Bassi si distinguevano allora in Paesi Bassi settentrionali (il 
più importante dei quali era l’Olanda) e Paesi Bassi meridionali (il più importante dei 
quali erano le Fiandre, patria di Carlo V: >15 1) e rappresentavano un insieme terri-
toriale assai eterogeneo, con diciassette province governate da assemblee provinciali 
(gli “Stati”) e da un Parlamento comune, gli Stati generali. Le singole province erano, 
però, divise da profondi contrasti economici e da differenze linguistiche e culturali. 
I rapporti di Filippo II con tutta questa regione erano estremamente difficili, perché 
i suoi abitanti mal sopportavano la presenza spagnola, per un insieme di motivi: di 
ordine fiscale, poiché i sudditi dei Paesi Bassi non tolleravano il pesante fiscalismo 
spagnolo; politico, poiché i nobili non accettavano l’accentramento a Madrid dei po-
teri decisionali e la presenza di un governatore spagnolo che si intrometteva pesan-
temente nelle questioni interne ai Paesi Bassi; religioso, poiché nei Paesi Bassi si era 
diffuso molto velocemente il calvinismo, verso il quale Filippo II inaugurò una politi-
ca di aperta persecuzione. 

	 	 LA RIVOLTA DEI PEZZENTI NEI PAESI BASSI SETTENTRIONALI  Nel 1566 i 
contrasti tra Paesi Bassi e Corona spagnola sfociarono in aperta rivolta. In molte città 
la popolazione – incitata dai calvinisti – si diede a saccheggiare chiese e conventi, a 
massacrare preti e monache, ad abbattere immagini sacre. Il re inviò allora nella regio-
ne il migliore dei propri generali, il duca d’Alba, il quale eseguì con la massima severità 
le istruzioni del suo sovrano: punire i rivoltosi, consolidare l’autorità della Corona, eli-
minare i calvinisti, ripristinare la regolarità del prelievo fiscale. L’intervento repressivo 
sortì però un effetto contrario a quello voluto: le varie province, messe da parte antiche 

	 I PAESI BASSI DAL 1579 AL 1648

Frans Hogenberg, 
La furia iconoclasta 
dei calvinisti 
nell’agosto 1566
[Kunsthalle, 
Amburgo]



462 U4 L’Europa cristiana divisa

divisioni e rivalità, fecero fronte comune sulla base del legame che le univa tutte con-
tro l’oppressione straniera. I ribelli, che avevano preso il nome di “pezzenti” (gueux), 
accogliendo con orgoglio l’appellativo con cui un cortigiano spagnolo li aveva indicati 
con disprezzo, furono apertamente appoggiati da molti nobili, anche cattolici, che non 
approvavano i metodi degli spagnoli e li ritenevano un’offesa al proprio popolo e alla 
propria terra. 

	 	 NASCITA DELLA REPUBBLICA DELLE PROVINCE UNITE  Guidati dal più pre-
stigioso e ricco tra i nobili dei Paesi Bassi, Guglielmo I di Nassau, principe di Oran-
ge (una città della Francia meridionale nei pressi di Avignone), i gueux assunsero il 
controllo dei Paesi Bassi settentrionali, a maggioranza calvinista, spezzando il dominio 
spagnolo che restò limitato ai Paesi Bassi meridionali, a maggioranza cattolica. Nel 
1576 la violenza dello scontro militare e alcuni episodi, come il saccheggio della città 
di Anversa da parte delle truppe spagnole inferocite per non aver ricevuto da mesi la 
paga, portarono anche i Paesi Bassi meridionali ad aderire alla ribellione antispagnola. 
Soltanto l’abilità diplomatica e militare del nuovo governatore spagnolo, Alessandro 
Farnese, riuscì a far rientrare la ribellione delle province meridionali, che restarono 
quindi sotto dominio spagnolo. Alla fine del conflitto, le sette province settentrionali 
diedero vita all’Unione di Utrecht (contrapposta a un’analoga Unione cattolica) che 
diventò, nel 1581, la Repubblica delle Sette Province Unite (comunemente chiamata 
Olanda, dal nome della più importante delle Province), la quale si proclamò finalmente 
indipendente dalla Spagna. Nella dichiarazione di indipendenza gli Stati generali olan-

Scuola fiamminga, 
Allegoria del 
regno di terrore 
del duca d’Alba, 
1627
[Stedelijk Museum 
Het Prinsenhof, 
Delft]



C17  L’europa nell’età di filippo II di spagna e Elisabetta I d’inghilterra 463

Il duca d’Alba: l’immagine del potere  
e della repressione

In questo dipinto il duca d’Alba, il migliore generale 
di Filippo II, indossa l’armatura e siede su un trono 

maestoso, simbolo, insieme allo scettro che tiene 
in mano, del grande potere di cui è stato investito 
dal re, secondo l’ordinanza che tiene nella mano 

sinistra. Ai piedi del trono ci sono un salvadanaio 
per la raccolta delle tasse e un crocifisso. In alto, sul 

baldacchino, accanto allo stemma del duca, sono 
appesi vari strumenti di tortura. A destra del trono 

il cardinale di Granvelle soffia pensieri malefici 
nell’orecchio del duca, attorniato dai nobili fedeli 
alla Spagna, con i due cani. Un diavolo siede sullo 

schienale del trono e porge la corona imperiale  
al duca e la tiara papale al cardinale, ricordando  

le loro rispettive ambizioni. 

Ai piedi del duca, diciassette donne con gli stemmi 
delle province olandesi sono inginocchiate 

e incatenate. Dietro di loro, i magistrati e gli 
amministratori delle province sono vestiti di nero: le 

loro gambe si sono trasformate in colonne e hanno le 
labbra serrate a simboleggiare la mancanza di libertà. 

In primissimo piano, sul pavimento, carte strappate 
e un libro aperto rovesciato (presumibilmente una 

Bibbia protestante) ricordano che il duca d’Alba ha 
violato alcuni privilegi delle province olandesi e ha 

calpestato la loro libertà religiosa. A sinistra del trono 
stanno i membri del Consiglio dei Torbidi, responsabili 

delle torture e della condanna a morte di migliaia  
di rivoltosi, come ricordano le scene nelle tre aperture 

sullo sfondo.

LA FONTE 
ICONOGRAFICA

È a tutti evidente che un principe è posto da Dio al 
governo di un popolo per difenderlo dall’oppres-

sione e dalla violenza, come il pastore il suo gregge; e 
Dio non creò il popolo schiavo del suo principe [...] ma 
creò piuttosto il principe per il vantaggio dei sudditi 
[...]. E quando egli non si comporti così, ma, al con-
trario, li opprime tentando di violare le loro antiche 
consuetudini e privilegi esigendo la loro servile obbe-
dienza, allora egli non è più un principe ma un tiran-

no e i sudditi non devono considerarlo in altro modo. 
[...] Noi siamo stati costretti in conformità della legge 
di natura, a nostra difesa e per mantenere i diritti, i 
privilegi, le libertà dei nostri concittadini, delle nostre 
mogli, dei nostri figli e dei nostri discendenti, siamo 
stati costretti per non essere schiavi degli spagnoli, a 
rifiutare l’obbedienza e la sudditanza al Re di Spagna 
e a prendere le misure che ci sembreranno opportune 
per conservare le nostre antiche libertà e privilegi.

	 I PAESI BASSI ALLA FINE DEL ’500

desi reclamarono con forza il diritto “per legge di natura” a ribellarsi a un monarca 
giudicato oppressivo:

Protestanti (calvinismo) Cattoliche 

Unione di Utrecht

Repubblica delle Sette 
Province Unite (1588) Dominio spagnolo

Unione di Arras1579

Province del Nord Province del Sud1576



464 U4 L’Europa cristiana divisa

3		 Una grande potenza: l’Inghilterra di Elisabetta I 
contro la Spagna di Filippo II

	 	 LA BREVE RESTAURAZIONE CATTOLICA IN INGHILTERRA  Dopo la precoce 
scomparsa di Edoardo VI, che aveva orientato la Chiesa anglicana in senso protestante, 
salì al trono Maria Tudor, detta Maria la Cattolica (1553-58), nata dal matrimonio 
tra Enrico VIII e Caterina d’Aragona, la sposa spagnola che il sovrano aveva ripudiato 
a favore di Anna Bolena [>16 3]. L’imperatore Carlo V vide subito la possibilità di far 
entrare l’Inghilterra nel sistema imperiale ispano-asburgico e organizzò il matrimo-
nio tra il proprio figlio Filippo (il futuro Filippo II) e la nuova regina d’Inghilterra, che 
venne celebrato nel 1554. Di fronte a questa brillante mossa dinastica il re di Francia 
Enrico II non restò a guardare e nel 1558 fece sposare il proprio figlio quindicenne (il 
futuro Francesco II) con la sedicenne Maria Stuart (1542-87), principessa ereditaria 
di Scozia. All’alleanza dinastica tra Spagna e Inghilterra si contrappose pertanto quel-
la tra Francia e Scozia. Maria la Cattolica procedette con decisione alla restaurazione 
del cattolicesimo, ricorrendo ai tribunali e alle condanne al rogo, sul quale salì anche 
l’arcivescovo anglicano di Canterbury Thomas Cranmer. Fu proibito il Book of  Common 
Prayer – il libro di preghiera ufficiale, di ispirazione protestante – che Edoardo VI aveva 
introdotto a uso del clero e dei fedeli. La regina morì dopo pochi anni di regno, lascian-
do nel paese un ricordo negativo – la chiamarono Bloody Mary, Maria la Sanguinaria – 
e, cosa ancor più grave, lasciando il ricordo indelebile del cattolicesimo come religione 
delle persecuzioni e del dominio straniero.

	 	 ENTRA IN SCENA ELISABETTA I  La nuova sovrana, Elisabetta I (1558-1603), 
era figlia di Enrico VIII e di Anna Bolena. Tutti attendevano che il “cattolicissimo” Filippo 
II, succeduto da appena due anni a Carlo V, contestasse la validità di questa successione: 

la regina inglese era figlia di genitori 
scomunicati ed era nata da un ma-
trimonio che il papa aveva dichiarato 
sacrilego. Filippo II si guardò bene dal 
fare questo passo perché, dopo Elisa-
betta I, la più diretta erede al trono 
d’Inghilterra era Maria Stuart, futura 
regina di Scozia e moglie di Francesco 
II, re di Francia dal 1559. Se dunque 
Elisabetta I fosse caduta, Maria Stuart 
avrebbe unito nella sua persona le due 
corone di Scozia e Inghilterra e suo 
marito, dunque la Francia, avrebbe di 
fatto avuto il controllo di entrambe le 
sponde della Manica. Filippo II era tal-
mente convinto di dover scongiurare 

L’esecuzione sul 
rogo dell’arcivescovo 
di Canterbury, 
Thomas Cranmer, 
nel 1556
[litografia da John 
Foxe, Book of Martyrs, 
1563]

Elisabetta I  
Tudor

PE
RS

ON
AG

GI



C17  L’europa nell’età di filippo II di spagna e Elisabetta I d’inghilterra 465

Elisabetta I: la regina del popolo
Donna colta e raffinata, Elisabetta I aveva ricevuto 

un’eccellente istruzione: conosceva più lingue, amava 
leggere i classici greci e latini; conversava in modo 

brillante incantando gli ascoltatori che ne ammiravano 
l’eloquenza carismatica. Durante il suo regno Elisabetta 

diede molta importanza alla sua immagine pubblica e si 
impegnò perché i sudditi la vedessero come una regina 

potente ma ligia al suo dovere verso il popolo. La cura del 
suo aspetto e la partecipazione a eventi pubblici di vario 
genere giocarono un ruolo importante nella creazione 

di questa reputazione. 
Questo dipinto è un buon 

esempio di propaganda 
reale: Elisabetta I, che 

qui indossa un ricco 
abito di color bianco-

argenteo a simboleggiare 
la sua condizione di 

purezza e verginità, è 
portata in processione dai 
cavalieri dell’Ordine della 

Giarrettiera, il più antico ed 
elevato ordine cavalleresco 

del Regno Unito.

questa eventualità che chiese persino Elisabetta I in moglie. La regina tergiversò e riuscì 
a eludere la richiesta senza urtare la suscettibilità del sovrano; lo stesso comportamento 
fu da lei adottato nei confronti di tutti gli altri pretendenti – principi di Francia, di Svezia, 
di Germania – che restarono per anni in attesa di una sua scelta. 

	 	 LA POLITICA RELIGIOSA  Elisabetta I comprese che i suoi sudditi avevano 
soprattutto bisogno di pace e cercò di evitare, nei limiti del possibile, il riaccendersi 
dei contrasti religiosi. Non era una protestante fervente ma, un po’ per la sua origine 
familiare, un po’ per la rivalità che la opponeva al trono cattolico di Scozia, un po’ 
per svincolare il suo paese dalle oppressive attenzioni della monarchia spagnola e del 
papato, Elisabetta I indirizzò il paese verso il protestantesimo. Ribadendo l’Atto di su-
premazia di Enrico VIII si fece nominare «suprema reggente delle cose sacre e profane», 
ristabilendo così l’autorità della Corona sul clero, e per mezzo della Legge di uniformità 
ripristinò il Book of  Common Prayer di Edoardo VI. Nel 1571 introdusse i 39 articoli di 
fede, che accentuavano l’orientamento calvinista della Chiesa anglicana, pur mante-
nendo la propria organizzazione episcopale (ossia fondata sulla gerarchia dei vescovi). 
Per attuare la sua riforma, la regina ostacolò con fermezza le frange più rigorose del cal-

LA FONTE 
ICONOGRAFICA

Robert Peake il Vecchio, 
Elisabetta I in processione, 
1601 ca. 
[Castello di Sherborne]



466 U4 L’Europa cristiana divisa

vinismo, prima fra tutte quella dei puritani, così chiamati perché sostenitori dei prin-
cìpi protestanti più puri e integrali; essi reclamavano inoltre un’organizzazione simile a 
quella presbiteriana scozzese e dunque ostile all’episcopalismo [>16 3].

	 	 ELISABETTA E MARIA STUART DI SCOZIA  Il problema politico più serio per 
la Corona inglese era rappresentato dai rapporti con Maria Stuart, che salì al trono di 
Scozia nel 1561. La storia di questa regina fu un susseguirsi di coincidenze, sfortune ed 
errori. Dopo la prematura morte, a soli diciassette anni, di Francesco II di Francia, suo 
marito, la cattolica Maria tornò in Scozia dove trovò una situazione interna estrema-
mente difficile: i presbiteriani scozzesi avevano raggiunto posizioni maggioritarie e non 
accettavano alcun dialogo col potere politico. Nel 1567, a seguito di una sollevazione 
dei Lord protestanti fu costretta ad abdicare a favore del figlio Giacomo e a riparare in 
Inghilterra consegnandosi alla sua principale nemica, Elisabetta I, che la rinchiuse in 
una prigione dorata. Tuttavia, durante il suo soggiorno londinese, l’ex regina di Scozia 
assunse un atteggiamento tutt’altro che rassegnato. Sostenuta dal papato e da Filippo II, 
organizzò o sostenne complotti, piani di rivolta, progetti di omicidio ai danni di Elisabet-
ta I. La sua impopolarità in Inghilterra crebbe a dismisura: il “serpente scozzese” – così 
era soprannominata – era vista come agente di potenze straniere nemiche. La scoperta 
di un’ennesima cospirazione, più grave delle precedenti, segnò il destino di Maria, che 
fu processata e condannata a morte. Elisabetta esitò a lungo prima di far eseguire la 
sentenza poiché l’esecuzione di una regina era un fatto grave e senza precedenti, ma alla 
fine si piegò alla volontà dei più: la testa di Maria Stuart rotolò sul patibolo nel 1587.

	 	 FILIPPO II DICHIARA GUERRA A ELISABETTA  Il popolo di Londra festeggiò 
la notizia della morte di Maria Stuart per una settimana, mentre nel mondo cattolico 
si diffondeva e suscitava commozione il racconto della morte eroica di Maria che aveva 
serenamente dichiarato davanti al carnefice di morire martire per la propria fede. A 
questo punto la guerra tra Inghilterra e Spagna divenne inevitabile e i due contendenti 
l’affrontarono come un dovere cui era impossibile sottrarsi. Filippo II decise di sferrare 
un attacco diretto all’Inghilterra. L’impresa era ardua per l’efficienza della flotta ingle-
se, la difficoltà di sbarcare nell’isola, la pericolosità dei mari che la circondavano, ma la 
posta in gioco era altissima: se Filippo II avesse vinto, il predominio spagnolo in Europa 
occidentale non avrebbe avuto più rivali e la religione cattolica avrebbe trionfato. 

	 	 LA SCONFITTA DELL’INVINCIBILE ARMATA  La spedizione di Filippo II fu pre-
parata in grande stile e poté contare su una possente flotta di 130 navi. In base alla 
strategia spagnola, altri 30 mila soldati di stanza nei Paesi Bassi, agli ordini di Alessan-
dro Farnese, avrebbero dovuto attraversare la Manica non appena la flotta spagnola 
– l’Invincibile Armata, come la si chiamò – se ne fosse impadronita. Nel luglio 1588 la 
flotta spagnola entrò infine nella Manica, sventolando stendardi con le immagini della 
Madonna e del Crocifisso, e si trovò di fronte le navi inglesi.

Il 9 agosto Elisabetta, indossando la corazza e cavalcando un destriero bianco, passò 
in rassegna l’esercito inglese radunato a Tilbury, a sud di Londra, per contrastare un 
eventuale sbarco spagnolo. Secondo i testimoni pronunciò un memorabile discorso: 

La disfatta 
dell’Invincibile 

Armata

EV
EN

TI



C17  L’europa nell’età di filippo II di spagna e Elisabetta I d’inghilterra 467

Mio amato popolo [...]. Io mi sono sempre compor-
tata in modo tale che, in nome di Dio, ho posto la 

mia forza principale e la mia sicurezza nei cuori leali e 
fidati dei miei sudditi; e quindi sono venuta tra di voi, 
come vedete, in questo momento, non per mia ricrea-
zione e diletto, ma essendo risoluta, in mezzo al furore 
della battaglia, a vivere e morire in mezzo a voi; a de-
porre, fosse anche nella polvere, il mio onore e il mio 
sangue per il mio Dio, per il mio regno e per il mio po-
polo. So di avere il corpo debole e delicato di una don-
na; ma ho il cuore e lo stomaco di un re, e per di più 
di un re d’Inghilterra, e penso con disprezzo al fatto 
che il duca di Parma o il re di Spagna, o qualsiasi al-

tro principe d’Europa, osino invadere i confini del mio 
regno; piuttosto che subire il disonore io stessa sarò il 
vostro generale, giudice e ricompensatore di ciascuno 
di voi per il vostro valore sul campo di battaglia.

INTERROGARE LA FONTE

1.  Per cosa Elisabetta I dichiara di essere pronta a morire dinanzi ai 
sudditi? Quale idea di sovranità se ne ricava?
2.  Che cosa intende dire Elisabetta quando afferma di avere il 
“cuore” e lo “stomaco” di un re?
3.  Quale messaggio la regina rivolge, seppur indirettamente, ai 
potenti d’Europa?

Gli spagnoli non sbarcarono mai, non essendo riusciti a prendere il controllo del mare. 
Le navi spagnole avevano nomi come Santa Maria delle Grazie e Nostra Signora del Rosa-
rio, quelle inglesi portavano nomi come Senza Paura, Toro, Tigre; anche da questi parti-
colari si capisce quanto quei due popoli fossero diversi e quanto diversamente affron-
tavano la battaglia. La tattica spagnola, collaudata contro i Turchi, era tradizionale: i 
pesanti galeoni, robusti ma difficili da manovrare, disponevano di un’artiglieria adatta 
al tiro ravvicinato, che preparava l’arrembaggio all’arma bianca. La tattica inglese si 
basava invece su navi più agili, armate con cannoni di lunga gittata che cercavano di 
affondare le imbarcazioni nemiche a distanza. Non ci fu un solo scontro ma una serie di 
scontri nei quali gli spagnoli non subirono perdite drammatiche, ma quando fu eviden-
te che lo sbarco sul suolo inglese era impossibile e le provviste cominciarono a scarseg-
giare, gli spagnoli intrapresero la rotta della ritirata. Qui accadde il disastro: la flotta, 
colpita da una serie di violente tempeste, perse decine di navi, affondate o schiantate 
sulle scogliere. Le navi superstiti – circa la metà – fecero mestamente ritorno in Spagna. 
Crollava così il sogno di Filippo II: il protestantesimo restava saldamente radicato in In-
ghilterra e nelle Province Unite dei Paesi Bassi. I calvinisti olandesi coniarono medaglie 
con la scritta «Iddio soffiò e furono dispersi».

Elisabetta I e 
l’Invincibile Armata, 
1588
[Society of 
Apothecaries 
Collection, Londra]

Il dipinto raffigura 
uno scontro in 
mare fra spagnoli e 
inglesi, mentre sulla 
terraferma, a Tilbury, 
la regina Elisabetta 
si rivolge alle sue 
truppe.

https://it.wikipedia.org/wiki/Alessandro_Farnese
https://it.wikipedia.org/wiki/Filippo_II_di_Spagna


468 U4 L’Europa cristiana divisa

4		 L’Inghilterra  
elisabettiana

	 	 LA SVOLTA ELISABETTIANA  Al tempo dell’ascesa al trono di Elisabetta I 
l’Inghilterra, dopo il gigantesco sforzo sostenuto nella guerra dei Cent’anni e le lace-
razioni della guerra delle Due Rose, era, rispetto a Francia e Spagna, una potenza di 
secondo piano [>9 1-2]. Sotto i sovrani Tudor la monarchia rafforzò il suo potere e l’e-
nergico Enrico VIII, oltre ad aver promosso lo scisma anglicano, si era insinuato nel 
conflitto tra Carlo V e Francesco I cambiando fronte a seconda delle sue convenienze 
[>15 2-3; 16 3]. Ma in quel periodo, a metà del ’500, la Corona inglese non disponeva 
di risorse adeguate: non poteva imporre tasse senza passare per l’approvazione del 
Parlamento e poteva contare su un sistema produttivo e su una rete di traffici com-
merciali di dimensioni modeste. Elisabetta affrontò la situazione rivelandosi un’otti-
ma amministratrice. Sotto la guida del suo consigliere Thomas Gresham, intraprese 
infatti una politica di modernizzazione dell’apparato politico e produttivo del paese. 
Nei 45 anni del suo regno fece dell’Inghilterra una grande potenza, avviandone l’e-
spansione coloniale e mettendo in moto un periodo di grande prosperità economica 
e di dinamismo culturale.

	 	 LE TRASFORMAZIONI DELL’ECONOMIA  Sul piano economico e tecnologi-
co, alla fine del ’400 l’Inghilterra era ancora un paese arretrato in confronto al livello 
raggiunto dall’Italia, dai Paesi Bassi, dalla Francia, dalla Germania meridionale. La 
tradizionale ricchezza del paese era la lana, che veniva lavorata solo in piccola parte, 
mentre per lo più veniva esportata grezza (ovvero non imbiancata né ammorbidita) 
per essere trasformata nei laboratori e nelle manifatture del continente. Nel corso del 
’500, con una straordinaria accelerazione, l’Inghilterra da paese esportatore di lana 
grezza divenne un paese produttore ed esportatore di lana lavorata di bassa qualità 
che, essendo destinata alla più numerosa popolazione delle classi inferiori, era molto 
richiesta. Particolarmente danneggiati furono i produttori italiani, che videro ridursi 
quote consistenti di mercato: i mercanti tedeschi, che si approvvigionavano di tessuti 
di lana in Italia settentrionale per smerciarli in Europa centrale e orientale, comincia-
rono a rifornirsi nei Paesi Bassi dei tessuti inglesi divenuti più economici. Lo sviluppo 
della produzione tessile in Inghilterra stimolò, a sua volta, la trasformazione delle col-
ture così che vasti terreni arativi furono convertiti in pascoli per l’allevamento ovino. 
Il fenomeno fu imponente e non privo di conseguenze sulla popolazione. Con amara 
ironia l’umanista Tommaso Moro nel 1516 scriveva nella sua Utopia (I, 30): 

	 Letteratura 
e Storia

Romeo e 
Giulietta 

di W. 
Shakespeare

	 Storia online
Teatro e 

Società in 
Inghilterra

Le pecore [...] stanno diventando talmente voraci ed ag-
gressive [...] da divorare persino gli uomini. Ingoiano 

campi, case, città. In tutte le regioni del regno nelle quali 
si produce una lana più fine, quindi più costosa, nobili 
e proprietari terrieri – e perfino alcuni abati, nonostante 
la loro santità – si danno da fare per recintare le terre e 

destinarle al pascolo, impedendone la coltivazione. Così, 
non bastando loro le rendite e i prodotti che gli avi ri-
cavavano dai poderi, [...] mandano in rovina borghi e 
case, lasciando in piedi solo le chiese perché servano da 
stalla alle greggi. Uomini, donne, bambini, vedove, orfa-
ni, genitori con prole, famiglie numerose ma non ricche 



C17  L’europa nell’età di filippo II di spagna e Elisabetta I d’inghilterra 469

[...] sono costretti a lasciare le proprie case, senz’avere 
un posto in cui rifugiarsi, dopo avere svenduto per nien-
te le loro povere cose. E [...] che cosa resta loro da fare 

se non rubare – per poi essere, giustamente, s’intende, 
giustiziati – o darsi all’accattonaggio? [...] Ed è inutile 
cercare lavoro, poiché non c’è più bisogno di loro.

Un notevole slancio ebbe anche l’industria del ferro. L’aumento generale delle espor-
tazioni comportò a sua volta un aumento delle importazioni e il livello di vita della 
popolazione migliorò. Sotto Elisabetta l’Inghilterra divenne dunque un paese molto di-
verso da quello di un secolo prima: evoluto, dinamico, in grado di competere con i paesi 
più avanzati del continente. Altre produzioni si aggiunsero a quelle tradizionali: per 
esempio, artigiani protestanti dei Paesi Bassi e della Francia si trasferirono numerosi 
in Inghilterra per sfuggire alle persecuzioni religiose e vi impiantarono nuove attività, 
come l’industria del vetro, degli orologi, della seta.

	 	 LE NAVI CORSARE E LE ESPLORAZIONI  Sotto Elisabetta le ricchezze dell’In-
ghilterra furono alimentate anche in modo spregiudicato: navi corsare inglesi guidate 
da avventurieri divenuti celebri come Francis Drake e John Hawkins battevano l’Oceano 
Atlantico assalendo i convogli spagnoli carichi di merci e di metalli preziosi e ritornava-
no in patria colme di bottino, oppure trasportavano nelle Antille schiavi neri acquistati 
in Guinea. Ufficialmente questi corsari agivano per proprio conto, ma in realtà riceveva-
no un’autorizzazione dalla regina, che traeva grande profitto dalla loro attività. Quegli 
avventurieri e corsari erano anche grandi esploratori. Nel 1580 Francis Drake ripeté 
l’impresa di Magellano [>13 3] della circumnavigazione del globo portando le navi in-
glesi in Estremo Oriente dove fino ad allora erano penetrati solo i portoghesi. Lo stesso 
fece nel 1588 Thomas Cavendish che tornò in patria carico di bottino, inalberando 
vele di tessuti preziosi, mentre il suo equipaggio sfoggiava catene d’oro al collo. Queste 
fortunate spedizioni oceaniche alimentarono lo sviluppo della marineria inglese dimo-
strando che la possibilità di guadagnare grandi ricchezze era piuttosto concreta. Le 
navi inglesi cominciarono a solcare con maggiore intraprendenza anche le rotte più 

	 LA CIRCUMNAVIGAZIONE DEL GLOBO DI FRANCIS DRAKE (1577-80)

Borsetta prodotta in 
Inghilterra in seta, 
oro e argento, fine 
XVI sec.
[Metropolitan 
Museum of Art,  
New York]



470 U4 L’Europa cristiana divisa

conosciute, a cominciare da quelle mediterranee: convogli inglesi armati superavano 
lo stretto di Gibilterra tenendo a bada la flotta spagnola e sciamavano verso il Levante 
turco. 

	 	 INGLESI IN AMERICA  Elisabetta rifiutò di riconoscere il trattato di Tordesillas 
con il quale papa Alessandro VI aveva spartito tra Spagna e Portogallo le aree di do-
minazione coloniale [>13 3]; la regina riteneva infatti che solo l’effettivo possesso di un 
territorio conferiva diritti su di esso. Alle imprese di esplorazione si aggiunsero quindi 
anche quelle di colonizzazione. Al 1583 risale il primo tentativo di insediamento in 
Nord America nella grande isola di Terranova (con una superficie pari a circa quattro 
volte la Sicilia), lungo l’attuale costa atlantica canadese. L’obiettivo era quello di impos-
sessarsi di grandi aree da dissodare e rendere coltivabili, creando un nuovo mercato di 
sbocco per le esportazioni inglesi. Poco dopo, nel 1585, analogo tentativo fu compiuto 
lungo l’attuale costa atlantica degli Stati Uniti in un territorio che fu battezzato Virgi-
nia in onore di Elisabetta, la regina che decise di non prendere mai marito. Tutti e due 
questi esperimenti non ebbero successo, ma tracciarono una chiara direttrice dell’e-
spansione coloniale inglese. 

	 	 LE COMPAGNIE COMMERCIALI  Durante il Medioevo l’Inghilterra era sta-
ta ai margini delle due principali zone di traffico, il Baltico, dominato dalle città della 
Hansa, e il Mediterraneo, dominato dalle città italiane. La conquista delle rotte ocea-
niche le conferì invece una posizione di primo piano nelle vie di navigazione mondiali, 
mentre i suoi porti, numerosi, ben protetti e sempre liberi dai ghiacci, diventavano tra i 
più attrezzati del mondo. Sotto il regno di Elisabetta, la vocazione commerciale dell’In-

ghilterra si accentuò: nel 1555 
fu fondata la Compagnia del-
la Moscovia, che deteneva il 
monopolio dei traffici con gli 
immensi territori della Russia; 
nel 1584 la Compagnia del Le-
vante, che cercò di sfruttare a 
vantaggio dell’Inghilterra la 
rivalità tra spagnoli e turchi, 
acquisendo nuovi spazi com-
merciali; nel 1600 fu la volta 
della Compagnia delle Indie 
orientali, destinata a un gran-
de avvenire, che fondò sulle co-
ste dell’India alcune postazioni 
commerciali.

Carta della Virginia
[incisione di Theodor de Bry,  
da W. Strachey, Travels through Virginia, 
1618; British Library, Londra]



C17  L’europa nell’età di filippo II di spagna e Elisabetta I d’inghilterra 471

5		 Le guerre di religione  
in Francia

	 	 LA DIVISIONE RELIGIOSA  In Francia lo scontro tra cattolicesimo e prote-
stantesimo fu un fenomeno profondo e violento. Mentre la Spagna non tentennò mai 
nella sua fedeltà alla Chiesa di Roma e in Inghilterra si attuò un passaggio graduale dal 
cattolicesimo al protestantesimo, in Francia la divisione religiosa scatenò una feroce 
guerra civile. Pur essendo ufficialmente perseguitati, gli ugonotti, ovvero i calvinisti 
francesi, non solo erano enormemente aumentati di numero, ma erano entrati nel gio-
co della competizione politica all’interno della nobiltà di corte [>16 3]: ai nobili cattolici, 
capeggiati dalla famiglia dei Guisa e sostenuti dal papa e dalla Spagna, si contrappone-
vano i nobili ugonotti, guidati da Gaspard de Coligny, tra i quali spiccava la famiglia dei 
Borbone. 

	 	 LA DEBOLEZZA DELLA CORONA  Al conflitto religioso e nobiliare si aggiunse 
la crisi politica dovuta a una serie di eventi che colpirono la casa regnante: nel 1559 
Enrico II morì ferito accidentalmente a un occhio mentre partecipava a un torneo ca-
valleresco per festeggiare la pace di Cateau-Cambrésis; nel 1560 scomparve improv-
visamente il suo successore, il quindicenne Francesco II, che appena un anno prima 
aveva sposato Maria Stuart [>17 3]; salì allora al trono un ragazzo di dieci anni, Carlo 
IX (1560-74), che venne posto sotto la tutela di sua madre Caterina dei Medici, di-
scendente della grande famiglia fiorentina. Caterina dei 
Medici, per consolidare la propria debole posizione di po-
tere e affrontare i problemi economici e finanziari causati 
da decenni di guerre, cercò di mettere in atto una politica 
di pacificazione religiosa, garantendo libertà di culto agli 
ugonotti purché al di fuori delle città. Il suo progetto di 
mediazione, che intendeva difendere gli interessi della Co-
rona, fu però un fallimento: i cattolici lo interpretarono 
come un cedimento all’eresia, mentre gli ugonotti, ormai 
organizzati e inseriti a tutti i livelli dell’amministrazione, 
restavano comunque insoddisfatti.

	 	 LA GUERRA CIVILE  La scintilla che fece scoppia-
re la guerra si verificò nel 1562, quando nella località di 
Vassy, nel Nordest della Francia, un contingente di truppe 
regie guidato dal cattolico Francesco di Guisa attaccò un 
gruppo di calvinisti riunitisi per celebrare il loro culto fuo-
ri città, come prescritto, ma in numero superiore a quello 
autorizzato. Sul terreno restarono decine di morti e molti 
feriti. Lo scambio di accuse sulle responsabilità dell’acca-
duto fu feroce. Da quel momento e sino al 1598, con po-

	 LA FRANCIA NELL’ETÀ DELLE GUERRE  
DI RELIGIONE

La cartina mostra i 
territori controllati 
dagli ugonotti e quelli 
controllati dai cattolici 
durante le guerre di 
religione. 

EA
S

 C
O

N
 IA

La macchina del 
tempo: intervista 

impossibile a 
Enrico IV  

di Borbone



472 U4 L’Europa cristiana divisa

chi intervalli di pace, la Francia sarà devastata dagli eserciti cattolici e ugonotti, in una 
serie di battaglie, assedi, attentati che fecero piombare il paese nel caos più assoluto. 
L’episodio che meglio rende l’asprezza dello scontro politico e religioso è la notte di San 
Bartolomeo, a Parigi, tra il 23 e il 24 agosto 1572, quando, in circostanze tutt’altro che 
chiare, Carlo IX ordinò di uccidere i principali capi della fazione ugonotta. Questa ini-
ziativa, certamente istigata da Caterina dei Medici, venne però interpretata dal popolo 
parigino, violentemente anti-ugonotto, come un via libera a un’indiscriminata caccia 
all’uomo che mieté migliaia di vittime nella sola capitale.

	 	 I TRE “ENRICHI”  Con la morte di Carlo IX, avvenuta nel 1574 a causa di una 
tubercolosi, e la salita al trono di suo fratello Enrico III (1574-89) la situazione si ag-
gravò ulteriormente. La fazione protestante si riorganizzò sotto la guida di Enrico di 
Borbone, mentre quella cattolica, sotto la direzione di Enrico di Guisa, formò una Lega 
santa e strinse con la Spagna rapporti strettissimi, che prevedevano anche l’intervento 
militare spagnolo in territorio francese. Nel 1588, dopo la dura sconfitta dell’Invincibi-
le Armata spagnola, il re Enrico III fece assassinare Enrico di Guisa e si alleò con Enrico 
di Borbone, ma, sospettato di essersi avvicinato alla confessione ugonotta, fu ucciso in 
un attentato da parte di un fanatico cattolico. Prima di morire, Enrico III nominò suo 
successore, a patto che si convertisse al cattolicesimo, Enrico di Borbone, che salì al 
trono col nome di Enrico IV (1589-1610). 

Il re di Spagna Filippo II, temendo la presa del potere da parte degli ugonotti, invase 
la Francia mentre il pontefice Sisto V (1585-90) dichiarò non valida la successione al 
trono francese. Enrico IV contenne abilmente l’offensiva spagnola puntando sul senti-
mento nazionale dei francesi (preoccupati che la Corona cadesse nelle mani spagnole) e 
sulle divisioni interne al fronte cattolico. Nel 1593, infine, nella cattedrale di Saint-Denis 

François Dubois, 
Il massacro della 
notte di san 
Bartolomeo,  
1572-84 ca.
[part. di uno degli 
Arazzi dei Valois, 
1580 ca.; Gallerie 
degli Uffizi, Firenze]

La notte  
di San Bartolomeo

EV
EN

TI



C17  L’europa nell’età di filippo II di spagna e Elisabetta I d’inghilterra 473

nei pressi di Parigi, in maniera solenne il re rinunciò al calvinismo e si proclamò cat-
tolico. In questa occasione avrebbe pronunciato il celebre motto «Parigi val bene una 
messa!»; immediato fu il riconoscimento papale della legittimità dei suoi diritti al trono.

	 	 L’EDITTO DI NANTES  Nel 1598, Spagna e Francia firmarono la pace di Ver-
vins e le truppe spagnole si ritirarono dal paese. Nello stesso anno l’editto di Nantes 
garantì anche la pacificazione religiosa: agli ugonotti furono riconosciuti gli stessi di-
ritti politici dei cattolici, la piena libertà di praticare il loro culto dove era stato celebrato 
fino a quel momento e la possibilità di accedere alle cariche pubbliche. Furono loro 
concesse 100 piazzeforti nel paese, ma il culto protestante fu vietato a Parigi e nel ter-
ritorio circostante. Si trattava di una soluzione di compromesso, che accontentava solo 
in parte entrambe le fazioni. Consentiva però di chiudere la drammatica stagione delle 
guerre di religione e la monarchia francese, che aveva attraversato uno dei momenti 
più bui della sua storia, ne uscì rafforzata trovando un rinnovato consenso.

	 	 LA POLITICA DI ENRICO IV  Grazie all’editto di Nantes e alla pacificazione 
interna, la monarchia si rafforzò. Enrico IV riorganizzò la macchina statale e il 
suo ministro per gli affari economici, il duca di Sully, risanò il bilancio dello Stato 
attraverso il taglio delle spese superflue, il recupero delle terre demaniali (ossia di 
proprietà pubblica), i cui utili tornarono quindi allo Stato, e l’intensificazione della 
vendita delle cariche pubbliche. Fu istituita la paulette, una speciale 
tassa annuale che rendeva di fatto ereditarie le cariche acquistate; 
queste comportavano l’acquisizione della nobiltà di toga, di-
stinta dalla più antica nobiltà di spada. Inoltre fu promos-
sa la creazione di manifatture regie e vennero introdotte 
misure protezionistiche: si impediva così, allo stesso tempo, 
di esportare materie prime e metalli preziosi (che rappre-
sentavano una ricchezza) e di importare manufatti (che 
arricchivano i paesi venditori). In politica estera, il re si 
impegnò a isolare la potenza asburgica, cercando l’al-
leanza con le Province Unite e con i regni dell’Europa 
settentrionale.

Nobiltà di spada/Nobiltà di toga   
È la distinzione tra “l’antica” nobiltà di sangue, 
e la “nuova” nobiltà. Mentre la nobiltà di spada 
apparteneva alle famiglie degli antichi vassalli, la 
cui originaria funzione era appunto combattere a 
fianco del re, la nobiltà di toga era costituita da ex 
borghesi, che si erano arricchiti con le loro attività 
economiche e si impegnavano nell’esercizio di 
cariche amministrative al servizio dello Stato.

Protezionismo   
Politica economica volta a “proteggere” la 
produzione di uno Stato, imponendo sui 
prodotti di importazione dazi doganali così 
elevati da scoraggiarne l’acquisto.

Il duca di Sully  
ed Enrico IV
[Musée de la 
Céramique et de 
l’Ivoire, Commercy 
(Francia)]



474 U4 L’Europa cristiana divisa

6		 L’Europa orientale  
e l’espansionismo russo

	 	 LO STATO POLACCO-LITUANO  Nelle immense regioni dell’Europa orientale 
primeggiava il Regno di Polonia, costituito dall’unione delle Corone di Polonia e Lituania, 
governate insieme da un re e da una Dieta composta dai rappresentanti della nobiltà, che 
praticavano una politica estera unitaria, godendo però di una reciproca autonomia am-
ministrativa, finanziaria, militare e giuridica [>9 6]. Lo Stato polacco-lituano si estendeva 
su un vastissimo territorio, che andava dal Baltico, a nord, al Mar Nero, a sud, al fiume 
Dnepr, a est. La popolazione era molto composita: accanto alla grande maggioranza po-
lacca vivevano lituani, ucraini, bielorussi, tedeschi, ebrei, ma vi si trovavano anche molti 
profughi protestanti che avevano abbandonato i loro paesi per sfuggire alle persecuzioni 
religiose, e che erano stati generosamente accolti. La Polonia, infatti, era nota come l’“a-
silo degli eretici” e questa sua grande tolleranza l’aveva resa – cosa abbastanza rara per 
quei tempi – immune dalle guerre di religione. Ciò non impedì, soprattutto nella prima 
metà del ’600, un netto rafforzamento di quell’identità cattolica che ancora oggi è un 
tratto caratteristico dell’identità polacca: il paese si trovò infatti, per la sua stessa collo-
cazione geografica, a dover fronteggiare contemporaneamente la minaccia della Svezia 
luterana, della Turchia musulmana, della Russia cristiana ortodossa. Tale situazione 
portò all’identificazione tra difesa nazionale e cattolicesimo: la religione cattolica conqui-
stò dunque la quasi totalità dei nobili e la grandissima maggioranza della popolazione. 
Anche qui i padri gesuiti si distinsero nell’opera di recupero dell’area alla Chiesa di Roma.

	 	 FORZA DELLA NOBILTÀ POLACCA  La nobiltà aveva in Polonia una posizione 
di straordinario privilegio, che crebbe lungo tutto il ’500, tanto che all’estero la Polonia 

Mestieri e 
popolazione nel 
Regno di Polonia, 
1665
[Biblioteca 
dell’Accademia delle 
Arti e delle Scienze, 
Cracovia]

La xilografia, che 
mette in guardia 
dall’uso smodato del 
credito, raffigurato 
in basso, mostra da 
sinistra: in alto,  
un ebreo, un barbiere-
chirurgo, un pittore,  
un macellaio,  
un musicista, un sarto,  
una locandiera,  
un farmacista; in 
basso, un calzolaio, 
un orafo, un 
commerciante, 
un armeno e una 
venditrice. 



C17  L’europa nell’età di filippo II di spagna e Elisabetta I d’inghilterra 475

veniva considerata più che come un regno una repubblica nobiliare. Ossessionati dal 
timore che i sovrani limitassero la loro libertà (la “libertà aurea”), i nobili vigilavano 
scrupolosamente sulle loro azioni e cercavano d’imbrigliarle in tutti i modi. Ogni nuovo 
sovrano veniva obbligato a sottoscrivere, prima dell’elezione, i Pacta conventa, un do-
cumento votato dalla Dieta dei nobili nel 1573, che lo obbligava a rispettare tutta una 
serie di princìpi: libertà di culto per tutti i nobili; obbligo di convocazione della Dieta 
ogni due anni; riconoscimento del diritto dei nobili di non prestare obbedienza a quel re 
che non avesse rispettato i loro privilegi, ecc. La resistenza del ceto nobiliare ai tentativi 
di rafforzamento del potere monarchico era dovuta anche a un fattore di tipo culturale, 
noto come sarmatismo. I nobili polacchi, infatti, ritenevano di essere i discendenti degli 
antichi e leggendari Sarmati, che in epoca remotissima avrebbero occupato la Polonia 
e sottomesso le primitive popolazioni locali; da queste ultime sarebbero discesi i ceti in-
feriori cioè tutti i non nobili, a partire dai contadini. A questo mito era ricondotto, oltre 
che il fondamento degli enormi privilegi della nobiltà polacca, anche la formazione di 
una coscienza nazionale, che escludeva di fatto il resto della popolazione.

	 	 CONSEGUENZE SOCIO-ECONOMICHE  Sul piano economico e sociale, la for-
za della nobiltà polacca non solo impedì la modernizzazione della produzione agricola, ma 
provocò l’inasprimento di quei vincoli di natura feudale (corvées e prestazioni) che nell’Eu-
ropa occidentale erano in gran parte tramontati da molto tempo. L’asservimento dei con-
tadini polacchi risultava quindi un fenomeno ormai fuori del tempo, ed era favorito anche 
dai paesi occidentali, che richiedevano alla Polonia ingenti quantità di grano a basso prez-
zo. La miseria delle campagne polacche ostacolò inoltre la domanda di prodotti artigia-
nali, impedendo così la formazione di un ceto imprenditoriale e produttivo. Anche l’aver 
favorito, da parte della nobiltà, la presenza di mercanti stranieri nelle piazze commerciali 
polacche, ebbe l’effetto di mortificare lo sviluppo di un’imprenditoria commerciale locale.

	 	 LA RUSSIA DI IVAN IV IL TERRIBILE  A oriente della Polonia si estendeva il 
Regno di Russia: una compagine territoriale dalle dimensioni immense ma nella quale 
il processo di formazione dello Stato era ancora molto arretrato. I successori dello zar 
Ivan III, infatti, non erano riusciti a ridimensionare l’enorme potere concentrato nelle 
mani dell’alta aristocrazia dei boiari, i quali nei propri territori godevano di una piena 
sovranità. L’ascesa al trono di Ivan IV detto “il Terribile” (1547-84) mutò questo stato 
di cose. Ivan, infatti, intraprese una vasta opera di riforma, che riguardò la giustizia, l’e-
sercito, l’amministrazione locale e che portò al rafforzamento dell’autorità centrale e a 
un ridimensionamento del potere dei boiari. Lo zar divise il Regno in due parti: i territori 
situati intorno a Mosca e nelle regioni centrali del Regno erano alle dirette dipendenze 
del sovrano; i territori rimanenti rimasero invece sotto l’amministrazione della Duma, il 
Consiglio dei boiari. Questi ultimi furono privati dei loro possedimenti nell’area di perti-
nenza regia ma in cambio ebbero terre nelle regioni periferiche, dove non avevano forza 
le tradizioni feudali. Contro i boiari, lo zar creò anche una autorevole nobiltà di servizio, 
a lui legata da vincoli di fedeltà, alla quale concesse terre e privilegi. 

Ma l’azione dello zar si spinse ben oltre: tra il 1564 e il 1572 circa 4 mila boiari furono 
giustiziati con l’accusa di tradimento. I sopravvissuti vissero nel terrore. In conseguen-



476 U4 L’Europa cristiana divisa

za di queste stragi, Ivan ricevette quel soprannome di “Terribile” con cui è passato alla 
storia. Durante il regno di Ivan IV i confini dello Stato russo si estesero lungo tutto 
il corso del fiume Volga – un’arteria commerciale di fondamentale importanza –, nel 
Caucaso, in Asia centrale, in Siberia. Il territorio russo divenne talmente imponente da 
apparire come un vero e proprio impero. Meno fortunata fu l’espansione militare russa 
verso il Baltico: su questo versante i soldati di Ivan incontrarono la fortissima resisten-
za svedese e polacca.

	 	 LA DINASTIA ROMANOV  Alla morte di Ivan IV seguì un convulso periodo di 
eventi torbidi, che gettarono il paese nello scompiglio: congiure di palazzo, usurpatori, 
lotte tra i boiari e la nobiltà di servizio sembrarono distruggere l’operato di Ivan IV. Il re 
di Polonia Sigismondo III Vasa riuscì addirittura a farsi nominare per qualche tempo 
zar. L’autorità dello Stato fu ricostruita da Michele Romanov (1613-45), fondatore di 
una dinastia che avrebbe regnato in Russia fino alla Rivoluzione bolscevica (1917).

	 	 LA CONDIZIONE DEI CONTADINI  Le condizioni sociali dei contadini russi 
erano quelle tipiche di quasi tutte le campagne dell’Est europeo: miseria e asservimento 
ne erano infatti i tratti distintivi e le riforme di Ivan IV non fecero nulla per mutare que-
sto stato di cose. Tanto la nuova nobiltà di servizio quanto la vecchia nobiltà dei boiari 
riuscirono infatti a imporre ai contadini prestazioni di lavoro sempre più pesanti. In 
Russia come in Polonia, le immense distese a est dell’Elba erano dunque il regno della 
servitù della gleba.

	 CONFINI DELLO STATO DI MOSCA NEL 1618

Il Regno di Russia 
dopo il ripristino 
dell’autorità dello 
zar a opera di 
Michele Romanov.

Ritratto di Ivan IV
[incisione, XVI sec.; 
Museo Storico, Mosca]



477C17  L’europa nell’età di filippo II di spagna e Elisabetta I d’inghilterra

Capitolo 17 

RIORGANIZZARE ESPORRE

LA POLITICA ESTERA DI FILIPPO II  Nelle 
guerre mosse da Filippo II re di Spagna (1556-98) 
le mire espansionistiche furono fortemente condi-
zionate dall’appartenenza religiosa, anche in con-
siderazione dell’Europa dell’epoca. Nel conflitto con 
l’Impero ottomano, da cattolico, Filippo aderì insie-
me a Venezia alla Lega santa, formata dal papa, e 
con la sua flotta vinse a Lepanto (1571). Nel 1580, 
assunse la Corona di Portogallo, acquisendo anche 
il controllo dei domìni coloniali portoghesi. Si dedi-
cò quindi a rafforzare la propria sovranità sui Paesi 
Bassi, ma le province settentrionali, in prevalenza 
protestanti, si ribellarono alla rigida politica religio-
sa del sovrano e riuscirono a proclamare la Repub-
blica delle Sette Province Unite. Nel 1588 aggredì, 
dal mare con l’Invincibile Armata, l’Inghilterra di 
Elisabetta I, che si stava orientando al protestantesi-
mo, subendo una drammatica sconfitta.

La Spagna di Filippo estendeva il suo controllo su un 
territorio fino ai Paesi Bassi e all’Italia, in Europa, e 
alle colonie, in America.

1  LESSICO  Rileggi il documento nel paragrafo 17.2, a 
p. 463. In base alle informazioni che ne ricavi, spiega le se-
guenti parole: principe, tiranno, legge di natura. 

2  SPAZIO/TEMPO  Esponi le iniziative militari di Filip-
po usando la carta Europa e Vicino Oriente all’epoca di Lepan-
to (1571), a p. 460, e includendo anche i seguenti elementi 
nel discorso: Battaglia di Lepanto, Invincibile Armata, Corona 
portoghese, Lega santa, politica repressiva e anti-calvinista, 
unificazione della penisola iberica, rivolta dei Paesi Bassi, ri-
nuncia all’egemonia cattolica. 

LA SPAGNA DI FILIPPO II  Filippo governa-
va lo Stato più dispotico d’Europa e aveva una for-
te autorità anche sulla Chiesa cattolica. I Consigli, 
gli uffici che assistevano il sovrano nell’esercizio del 
governo, si avvalevano di una struttura burocra-
tica, un corpo di funzionari, organizzati in modo 
gerarchico e reclutati attraverso la vendita delle ca-
riche, consuetudine che produsse una corruzione 
diffusa. L’oro e l’argento affluiti in Spagna, dall’A-
merica, non furono utilizzati per promuovere lo svi-
luppo economico del Regno: il settore manifatturie-
ro e agricolo non erano a sufficienza attrezzati per 
intraprendere vie di sviluppo e i pregiudizi spagno-
li nei confronti delle attività imprenditoriali erano 
molto forti. I metalli preziosi garantirono al Regno 
il ruolo di “potenza mondiale”, ma determinarono 

un cospicuo aumento dei prezzi, a scapito dei picco-
li consumatori, e transitarono dalla Spagna finendo 
nelle casse dei ricchi produttori esteri.

3  NESSI E RELAZIONI  Completa le affermazioni in 
base al nesso logico evidenziato: 
a.	Filippo II rafforzò il governo centrale a scapito ..................
	 ........................................................................................
b.	Filippo II conservava il diritto di presentazione, ovvero .......
	 ........................................................................................
c.	I funzionari, reclutati col sistema della vendita delle cariche, 

percepivano stipendi bassi, di conseguenza ....................
	 ........................................................................................
d.	La Spagna restò economicamente arretrata, nonostante ...
	 ........................................................................................



L’Europa cristiana divisaU4478 L’Europa cristiana divisa

LE GUERRE DI RELIGIONE IN FRANCIA E 
L’EUROPA ORIENTALE  Le cosiddette guerre di 
religione che scoppiarono in Francia tra cattolici e 
ugonotti sfociarono nella guerra civile (1572-98). 
Gravissimo fu il massacro degli ugonotti nella notte di 
San Bartolomeo (1572). A pacificare la situazione fu 
il re Enrico IV che riconobbe la libertà di culto agli 
ugonotti con l’editto di Nantes (1598). Enrico, della 
dinastia dei Borboni, si dedicò al risanamento delle 
finanze pubbliche francesi, grazie anche alla tassa 
che rendeva ereditari gli uffici acquistati (la paulette) 
e a una politica economica protezionista.
Nel Regno di Polonia la resistenza opposta dalla no-
biltà rese cronica la debolezza del potere regio e fu 
anche causa dell’arretratezza economica polacca. 
In Russia, Ivan IV (1547-84) rafforzò l’autorità 
centrale e intraprese una politica di espansione ter-

ritoriale. Ridimensionò il potere dei boiari, l’antica 
nobiltà, ma non evitò l’inasprimento ulteriore del-
le condizioni dei contadini ridotti alla condizione di 
servi della gleba. Dopo la confusione e i disordini, 
seguiti alla sua morte, l’autorità dello Stato fu rista-
bilita da Michele Romanov.

4  NESSI E RELAZIONI  Realizza uno schema a stel-
la sull’editto di Nantes, rispondendo alle seguenti domande: 
Chi ne sono i destinatari? Che cosa stabilisce? Dove? In che 
modo?

5  LESSICO  Confronta l’assetto politico-economico di 
Francia, Polonia e Russia tra fine ’500 e inizi ’600 usando 
queste parole: paulette, nobiltà di toga, nobiltà di spada, pro-
tezionismo, sarmatismo, Pacta conventa, nobiltà di servizio, 
boiari, Duma. 

L’INGHILTERRA ELISABETTIANA  Dopo la bru
tale restaurazione del cattolicesimo imposta dalla 
regina Maria Tudor, detta la Cattolica, in Inghilter-
ra la situazione si normalizzò con il lungo regno di 
Elisabetta I (1558-1603), che orientò il paese verso 
il protestantesimo. La regina di Scozia, la cattolica 
Maria Stuart, giunta in Inghilterra dopo aver abdi-
cato in favore del figlio Giacomo, fu accusata di co-
spirare contro Elisabetta: la sua condanna a morte 
scosse tutta Europa.
Elisabetta I attuò una politica di modernizzazione 
dell’apparato politico e produttivo del Regno, raffor-

zò la monarchia inglese e portò l’Inghilterra tra le 
maggiori potenze europee. La crescita economica fu 
favorita dall’industria della lana e dai ricchi bottini 
delle navi corsare inglesi, le cui azioni esplorative 
aprirono anche la strada all’espansione inglese ver-
so l’America. Per favorire lo sviluppo delle attività 
commerciali sui mari, gli inglesi crearono le loro 
prime importanti compagnie commerciali, come la 
Compagnia delle Indie orientali.

6  NESSI E RELAZIONI  Completa la mappa e usala 
per esporre le caratteristiche dell’Inghilterra di Elisabetta I. 

Anglicanesimo 
moderato 

(esclusione dei 
.....................)

Modernizzazione 
dell’apparato 

politico e 
.....................

Politica interna ELISABETTA I

Navi .................:
• ricchi bottini da 

navi  
.....................
• esplorazione 

delle coste 
dell’.....................

Fondazione di 
.....................: 
della Moscovia, 

del Levante  
e delle 

.....................

Politica estera

Incremento 
dell’.....................

Sviluppo dell’industria  
della .....................



C17  L’europa nell’età di filippo II di spagna e Elisabetta I d’inghilterra 479479

Filippo II ideatore  
della sua immagine imperiale 

FARE STORIA 

Filippo II di Spagna fu un sovrano profondamente impe-
gnato nella costruzione della propria immagine pubbli-

ca. Non limitò mai la sua figura a quella di un monarca 
passivamente ritratto dai suoi cortigiani o celebrato dai 
suoi sudditi: al contrario, fu egli stesso l’artefice della sce-
nografia del potere, modellando spazi, collezioni e istitu-
zioni secondo un progetto coerente di autorappresentazio-
ne imperiale. 
Il suo attivismo in campo culturale si sostanzia anche di un 
rapporto dialettico costante con artisti e dotti e pure con ar-
chitetti, giardinieri e muratori, rivelando così la complessa e 
articolata relazione tra politica e cultura dei suoi tempi.
In particolare, come mostra lo storico Geoffrey Parker, Fi-
lippo II fece dell’architettura lo strumento privilegiato per 
manifestare visibilmente la propria autorità [>STO1]. La sua 
passione per l’edilizia era tanto costante quanto ossessiva. 

Il re non si limitava a commissionare i progetti: li concepiva 
e li modificava intervenendo fin nei più minuti dettagli. A 
tal proposito, i documenti della Junta de Obras y Bosques, 
organismo preposto alla gestione dei cantieri reali, testi-
moniano una fitta rete di ordini personali emanati dal re. 
Filippo controllava le ore di lavoro degli operai, ordinava 
l’installazione di nuovi orologi per non perdere nemmeno 
mezz’ora di attività, visitava regolarmente i cantieri e pre-
tendeva puntualità, efficienza, obbedienza assoluta. La sua 
influenza fu tale da dare vita a uno stile architettonico ri-
conoscibile, il cosiddetto “stile Filippo II”, caratterizzato da 
linee severe, tetti d’ardesia e uso del mattone rosso, secon-
do il modello delle residenze fiamminghe amate dal re. An-
che gli architetti più illustri, come Juan Bautista de Toledo 
(1515-1567), dovettero piegarsi alle direttive regali, pena 
l’ira del sovrano, che non esitava a minacciare sanzioni o a 
cambiare appaltatori. 

D’altra parte, le residenze non erano, per Filippo, soltanto 
luoghi da abitare, ma costituivano un’estensione della sua 
volontà: ogni edificio rifletteva il suo gusto, la sua disciplina, 
la sua idea di regalità.

Accanto alla costruzione materiale degli spazi del potere, 
Filippo II coltivò anche un progetto intellettuale e simboli-
co che trovò nell’Escorial, il palazzo dove risiedeva a Ma-

drid, il proprio punto culminante. Il secondo brano, tratto 
dal lavoro di Seth Kimmel [>STO2], mette in luce l’intento 
originario di fare dell’Escorial non solo un monastero e un 
mausoleo dinastico, ma soprattutto un centro enciclopedi-
co del sapere imperiale. 

Il progetto iniziale fu proposto dal cronista reale Juan Páez 
de Castro (1510-1570) e prevedeva la creazione di una 
biblioteca divisa in tre sezioni: una per testi e manoscritti, 
una per strumenti scientifici e una per gli archivi segreti 
dello Stato. In questo modo, la biblioteca sarebbe servita da 
fulcro della conoscenza globale, strumento indispensabile 
per scrivere una “storia universale” in grado di contenere 
l’intero orizzonte dell’Impero e di offrire alla monarchia 
spagnola un repertorio organizzato di saperi funzionali alla 
gestione politica, alla legittimazione culturale e alla proie-
zione di un’immagine imperiale di ordine e di dominio.

Pur respingendo la proposta di centralizzazione avanzata 
da Páez – preferendo invece una “topografia del sapere” 
diffusa in poli distinti – Filippo ne accolse lo spirito. La bi-
blioteca dell’Escorial, infatti, divenne un monumento alla 
razionalizzazione del sapere, ordinato secondo criteri sim-
bolici e cosmografici. Filippo intervenne dunque diretta-
mente anche nel campo della cultura scritta, consapevole 
che il sapere fosse una risorsa strategica del governo e 
della memoria dinastica.

Un aspetto diverso del protagonismo di Filippo II ci è mo-
strato dall’opera di El Greco, L’Adorazione del Sacro Nome 
di Gesù [>DOC3]. Non sappiamo se il committente sia sta-
to lo stesso imperatore; in ogni caso, il suo autore era ben 
noto a corte e non si può escludere che Filippo o personag-
gi a lui molto vicini abbiano visto e apprezzato l’opera. El 
Greco metteva in rilievo l’assoluta centralità di Filippo II non 
solo dal punto di vista politico, ma in un’ottica ben più im-
portante nella percezione del mondo cattolico del tempo: 
la salvezza delle anime. L’attenta costruzione iconografica 
del dipinto e la relazione figurativa con gli altri principali 
esponenti della Lega santa ritratti – Venezia e il papato – 
fanno infatti emergere Filippo II come una figura con una 
funzione escatologica, cioè relativa al destino dell’umanità, 
nel governo della società. 

ARTE



480 U4 L’Europa cristiana divisaU4480 L’Europa cristiana divisa

	 G. Parker
		 Lo splendore dei palazzi di Filippo II

Come mostra lo storico Geoffrey Parker, nato nel 1943 e specialista della Spagna della seconda metà 
del ’500, Filippo II vigilava con attenzione sui cantieri dei palazzi da lui commissionati, trasformando 
l’architettura in estensione del proprio volere: interveniva infatti su ogni dettaglio, dalla scelta dei 
mattoni all’ora in cui gli operari dovevano iniziare a lavorare, costringendo gli architetti, spesso urtati 
da tanta intransigenza, a cedere comunque alla sua volontà.

[G. Parker, Un solo 
re, un solo impero. 

Filippo II di Spagna, 
Il Mulino, Bologna 
1985, pp. 60-64]

ST
O

1

Filippo II passò gran parte della sua esistenza circonda-
to da cantieri di muratori. Alle sue dipendenze c’era un 

numero fisso di architetti stabili, che il re vedeva due volte 
la settimana per tenere d’occhio i lavori in corso. Tuttavia 
le idee, e spesso anche i progetti originali, venivano proprio 
da lui e non dagli architetti. L’insegnamento che gli aveva 
impartito Honorato Juan1 e lo studio attento delle opere di 
Vitruvio e del Serlio2 lo avevano reso competente sui princi-
pii dell’architettura; e il viaggio nei Paesi Bassi lo aveva poi 
messo davanti al tipo di edificio che voleva anche per sé, e 
cioè le residenze fiamminghe di campagna. Dal 1559 in poi 
quanti attendevano a lavori di costruzione a El Bosque, al 
Pardo e nel palazzo madrileno ebbero istruzioni particola-
reggiate sul modo di edificare usando mattoni rossi e arde-
sia3; inoltre, una squadra speciale di fiamminghi, esperti nel 
lavorare l’ardesia, fu fatta venire in Spagna per eseguire le 
operazioni di copertura dei tetti. In questo modo nacque lo 
«stile Filippo II». L’insistenza del re nel volere soprintendere 
ad ogni fase della progettazione e della costruzione dei suoi 
edifici poteva creare problemi. Infatti, gli capitava di inter-
venire dopo che i lavori di costruzione erano già iniziati per 
apportare mutamenti dispendiosi al progetto originario. I 
ministri cercarono di imbrigliare l’esaltazione del loro si-
gnore, ma invano. […] Il re voleva essere sicuro che le sue 
intenzioni fossero attuate ed era anche deciso ad esigere da 
tutti quanti attendevano alle sue costruzioni la loro «libbra 
di carne» ossia il massimo dell’impegno. Nel 1564 manife-
stò di essere preoccupato perché gli operai che lavoravano a 
El Bosque si recavano al lavoro mezz’ora più tardi «perché 
l’orologio locale ritarda di mezz’ora e così va perduto il lavo-
ro che farebbero in questo tempo. Fate mettere un orologio 
nuovo e regolatelo sulla meridiana che sta nel giardino». Il 
re voleva che gli operai che lavoravano per lui fossero al loro 
posto di lavoro alle sette in punto, in ogni stagione, fatta 
eccezione quando era presente sul luogo, perché l’ora del 
suo risveglio era intorno alle otto […]. In altre occasioni il 

re si mostrò disposto ad essere più flessibile, purché la co-
struzione fosse portata a termine più rapidamente. Andava 
in collera, invece, e restava deluso quando i lavori durava-
no più di quel che aveva stimato, come avvenne nel 1565, 
allorché si portò a El Bosque solo per fare la scoperta che 
la costruzione era ancora così in arretrato che non era sta-
to costruito ancora abbastanza da potervi alloggiare come 
voleva: «Sono arrivato qui questo pomeriggio e ho trovato 
che era stato fatto molto di meno di quanto mi attendessi o 
avessi desiderato […]. Non ho potuto fare a meno di perdere 
un poco la pazienza e ho giurato che se i lavori non saranno 
finiti entro quindici giorni, me ne tornerò a Madrid». Suc-
cessivamente furono i vetrai a farlo arrabbiare: «Vi dico che 
nulla è ancora prossimo ad essere terminato […] quindi, se 
costoro non terminano questa settimana, dovremo liberar-
cene». Tuttavia la collera particolare del re era quella riser-
vata ai suoi architetti. Il principale, nei suoi primi anni di re-
gno e cioè Juan Bautista di Toledo (1500-1567), che aveva 
lavorato con Michelangelo e al quale pare che non andas-
sero tanto a genio le presunzioni del re in materia di archi-
tettura, spesso venne ad aspro diverbio con il suo sovrano. 
Nel 1565 venne sospettato di avere alterato i progetti già 
approvati dal re e Filippo andò su tutte le furie esclamando: 
«Questo non va affatto bene […] ed è né più né meno di un 
insulto il fatto che, invece di terminare l’opera come io mi 
aspettavo e come avevo ordinato provvedendolo di tutto il 
necessario, non ne ha portato a termine, neppure la metà». 
L’architetto non mosse ciglio sia davanti alle accuse di avere 
apportato mutamenti sia davanti al rimprovero di non ave-
re terminato i lavori. Il suo commento fu questo: «Gli edifici 
sono come le piante; essi crescono solo se si dà loro acqua 
e l’acqua di cui abbiamo bisogno è il denaro». Allora il re 
si calmò un poco e osservò «questa è filosofia acuta», ma 
diede ordini poi che al direttore dei lavori fossero forniti tutti 
i fondi disponibili. 

1.  Honorato Juan Tristull (1507-1566) fu il maestro  
ed educatore personale di Filippo.

2.  Vitruvio (I sec. a.C.) è stato un architetto romano, autore  
del trattato De architectura; Sebastiano Serlio (ca. 1475-ca. 1554) 
è stato un teorico dell’architettura e architetto italiano.

3.  Pietra usata in architettura, specialmente per la copertura  
dei tetti.

ANALIZZARE/INTERPRETARE

1.  A quale stile architettonico si ispirava e quali erano i materiali 
essenziali che caratterizzavano il cosiddetto “stile Filippo II”?
2.  Con quali aggettivi descriveresti l’atteggiamento di Filippo  
nei confronti di architetti e muratori? Indicane almeno tre.



C17  L’europa nell’età di filippo II di spagna e Elisabetta I d’inghilterra 481481

	 S. Kimmel
		 Il progetto e la realizzazione dell’Escorial

Nel brano riportato di seguito lo storico statunitense Seth Kimmel, specialista della storia culturale della 
Spagna moderna, analizza la relazione fra cultura e potere alla corte di Filippo II a partire dalla storia 
del progetto dell’Escorial, sede del sovrano a Madrid. Centrale fu la figura dell’influente intellettuale 
spagnolo Páez de Castro (1510-1570). Per quest’ultimo la cosmografia – intesa come conoscenza 
integrata di geografia, storia e scienze naturali – era essenziale per raggiungere l’obiettivo, sentito 
come fondamentale nell’epoca delle scoperte geografiche, di scrivere una storia universale. La 
creazione di un nuovo polo di cultura – centro enciclopedico del sapere imperiale – appariva così 
come un prerequisito per la possibilità che una tale storia si potesse elaborare.

[S. Kimmel, The 
Librarian’s Atlas. The 

Shape of Knowledge 
in Early Modern 

Spain, The University 
of Chicago Press, 

Chicago-Londra 
2024, pp. 69-73; 

trad. a nostra cura]

ST
O

2

Nonostante la sua rilevanza come modello per i questio-
nari delle relaciones topográficas e relaciones geográficas1 

inviati in tutto l’Impero spagnolo negli anni 1570 e 1580, 
il questionario manoscritto redatto a metà degli anni ’50 
dal cronista reale Juan Páez de Castro – incentrato su infor-
mazioni cosmografiche, demografiche e storiche – non finì 
in uno dei vari volumi di risposte alle relaciones oggi conser-
vati nella biblioteca dell’Escorial, a differenza delle versioni 
stampate di alcuni dei questionari successivi. L’unica copia 
apparentemente sopravvissuta del testo si trova in un codi-
ce dell’Escorial che contiene un’affascinante miscellanea di 
scritti di Páez de Castro: elenchi di toponimi, appunti sulle 
storie dell’Europa settentrionale e orientale, copie di cor-
rispondenza e testamenti reali […]. In questo manoscritto 
è evidente l’ampiezza dell’interesse di Páez de Castro per i 
dati cosmografici. […] Páez de Castro considerava la cosmo-
grafia centrale per il suo lavoro di storico. Questo era parti-
colarmente vero per uno storico il cui obiettivo era scrivere 
una storia universale. Non sorprende che i cosmografi con-
temporanei fossero d’accordo: «La geografia è l’occhio della 
storia» era un ritornello prediletto da Abraham Ortelius2. 
In contrasto con l’ostentata sicurezza professionale di Orte-
lius nelle sue pubblicazioni, l’archivio manoscritto privato 
di Páez de Castro mostra incertezza su come comporre una 
tale storia in un momento in cui i confini della universalità 
erano dinamici quanto le frontiere dell’Impero spagnolo, la 
cui gestione generava inoltre una quantità mai vista di do-
cumenti rilevanti per il lavoro dello storico.

In un breve trattato sulle biblioteche indirizzato a Filippo II 
a metà degli anni 1550, Páez de Castro sosteneva che una 
biblioteca reale potesse attenuare questa incertezza e faci-
litare il lavoro storiografico. Non fu timido nel cercare di 
persuadere Filippo II, salito al trono di Spagna nel 1556, 
a costruire una tale biblioteca. Appena nominato cronista 

reale nel 1555, Páez de Castro indirizzò sia il trattato sulla 
biblioteca che un saggio sul metodo storico dello stesso pe-
riodo al nuovo re. Anche se non è chiaro se Filippo II abbia 
effettivamente letto il trattato, esso circolò ampiamente in 
forma manoscritta tra gli studiosi della sua cerchia. La ri-
cezione del trattato dimostra che, anche nell’epoca del libro 
a stampa, i manoscritti rimanevano segni di prossimità al 
potere; in modo complementare, gli argomenti del trattato 
esaltavano l’importanza dei manoscritti antichi o intellet-
tualmente significativi. In molti casi, tali manoscritti acqui-
sirono maggior prestigio dopo l’invenzione della stampa, 
specialmente tra umanisti e bibliofili come coloro che con-
tribuirono a plasmare la visione di Filippo II riguardo alla 
collezione e al funzionamento della biblioteca reale. Meno 
noti ma non meno importanti del trattato sono molti altri 
testi e appunti di Páez de Castro relativi alle biblioteche, tra 
cui due manoscritti con elenchi di biblioteche importanti: 
uno oggi conservato nella Biblioteca Nacional de España, 
l’altro all’Escorial. L’elenco delle biblioteche del ’500 con-
servato nella Biblioteca Nazionale fa parte di un inventario 
di manoscritti notevoli presenti in collezioni italiane, com-
pilato da Páez de Castro mentre si trovava in Italia, dove cer-
cava libri da acquistare per Carlo V e Filippo II. Il manoscrit-
to dell’Escorial è un elenco di cinque biblioteche dell’antica 
Roma; esso fa parte di un catalogo architettonico più am-
pio degli edifici antichi, classificati per tipo d’uso: circhi, 
teatri, anfiteatri, terme, portici, basiliche e biblioteche. Di-
sperse in questo stesso manoscritto dell’Escorial si trovano 
varie pagine indirizzate, come i trattati sulle biblioteche e 
sul metodo storico, a Filippo II, e forse pensate per essere 
incluse come prologo alla traduzione castigliana dell’Odis-
sea a cura del segretario reale Gonzalo Pérez, pubblicata nel 
1556. Questo progetto di prologo e il trattato sulla biblio-
teca si riecheggiano a vicenda, specialmente nelle rispetti-
ve discussioni sulla storia delle biblioteche. Entrambi i testi 
celebrano la grande Biblioteca di Alessandria dei Tolomei 
e la collezione di Augusto a Roma, una chiara proposta di 
modelli da emulare per Filippo II. L’esperienza come consu-
lente reale per l’acquisizione di manoscritti in Italia affinò il 
senso di Páez de Castro per i dettagli della storia delle biblio-
teche. Ma fu nel ruolo di cronista reale che egli guardò oltre 
le biblioteche del passato per immaginare una biblioteca  

1.  Opere commissionate da Filippo in cui venivano raccolti 
dati sulla popolazione e sulle caratteristiche geografiche dei 
possedimenti spagnoli.

2.  Ortelio (1527-1598) fu uno dei maggiori cartografi e geografi 
del XVI secolo.



482 U4 L’Europa cristiana divisaU4482 L’Europa cristiana divisa

reale spagnola del futuro, una che avrebbe favorito il me-
stiere dello storico privilegiando l’indagine cosmografica.

Quando, negli anni 1560, Filippo II e il suo gruppo di stu-
diosi e architetti iniziarono a costruire una biblioteca reale, 
ignorarono buona parte dei consigli contenuti nel trattato 
di Páez de Castro. Il luogo scelto per la biblioteca fu il remoto 
San Lorenzo, piuttosto che un centro politico ed educativo 
come Valladolid, come raccomandava Páez de Castro. Né Fi-
lippo II seguì il suggerimento del cronista reale di collocare 
e coordinare le attività della biblioteca reale, dell’archivio 
di Stato e delle istituzioni statali dedicate alla ricerca scien-
tifica. Páez de Castro immaginava una biblioteca architet-
tonicamente e concettualmente ampia, distribuita su tre 
sale, ciascuna dedicata a una di queste attività. La prima 
sala sarebbe stata dedicata a libri e manoscritti, la seconda 
a mappe, globi e strumenti scientifici, e la terza a un archi-
vio segreto dello Stato. Filippo II scelse invece di separare il 
complesso biblioteca-mausoleo dell’Escorial dall’archivio di 
Simancas, situato fuori Valladolid, anche se quest’ultimo fu 
riorganizzato in questo periodo e il suo edificio ristrutturato 
nel 1561 – vale a dire più o meno nello stesso periodo del-
la fondazione dell’Escorial e dopo la redazione del trattato 
sulle biblioteche da parte di Páez de Castro. La Casa de la 

Contratación, centro della scienza e della burocrazia impe-
riali, si trovava a Siviglia sin dai primi anni del ’500. Filippo 
II respinse la proposta di centralizzazione burocratica e in-
tellettuale di Páez de Castro a favore di una “topografia del 
sapere” più diffusa.

Sebbene Filippo II abbia respinto diversi aspetti della visio-
ne di Páez de Castro, ne adottò le preoccupazioni principali. 
Tra queste, la più importante era che la biblioteca dovesse 
perseguire un’ampiezza disciplinare, fungendo da sede per 
la ricerca scientifica oltre che per quella filologica, storica 
e antiquaria. La biblioteca non esisteva semplicemente per 
conservare libri, nonostante Páez de Castro e altri studiosi 
dell’epoca moderna […] menzionassero la conservazione 
come funzione fondamentale delle biblioteche. L’Escorial 
esisteva anche come luogo di sperimentazione e lavoro 
editoriale. Questi aspetti del progetto di Páez de Castro si 
concretizzarono. Un laboratorio di alchimia era ospitato 
nei terreni dell’Escorial. Alcuni tra i più importanti rilievi 
e progetti cosmografici del ’500 furono supervisionati da 
bibliotecari dell’Escorial o collegati in vario modo a quell’i-
stituzione. Un gruppo di studiosi, lavorando su manoscritti 
dell’Escorial, produsse nel 1599 un’edizione completa delle 
opere di Isidoro di Siviglia.

Questione Proposta di Páez de Castro Scelta di Filippo

Luogo di realizzazione ..............................................................................

..............................................................................

..............................................................................

..............................................................................

San Lorenzo, centro minore e remoto

Gestione del sapere ..............................................................................

..............................................................................

..............................................................................

..............................................................................

Separazione dei luoghi del sapere librario, 
scientifico e archivistico, “topografia diffusa”  
del sapere

Struttura Tre sale: una per libri e manoscritti, una per mappe 
e strumenti scientifici, una per archivio segreto dello 
Stato

..............................................................................

..............................................................................

..............................................................................

..............................................................................

ANALIZZARE/INTERPRETARE

1.  Che cosa intende Páez de Castro per cosmografia?
2.  Per quale scopo Páez de Castro riteneva che le biblioteche fossero 
essenziali? Quali biblioteche del passato suggerì a Filippo come 
spunto e modello?
3.  Nella costruzione dell’Escorial, quale principio di fondo venne 

accolto da Filippo, fra quelli che erano stati suggeriti da Páez de 
Castro?
4.  Completa la tabella riguardante da un lato le proposte di Páez 
de Castro sulla struttura e la funzione dell’Escorial, e dall’altro la sua 
effettiva realizzazione da parte di Filippo II.



C17  L’europa nell’età di filippo II di spagna e Elisabetta I d’inghilterra 483483

	 El Greco
		 Adorazione del nome di Gesù 

Tra i numerosi artisti che circondavano Filippo II, El Greco – così viene soprannominato il pittore di 
origine greca Domìnikos Theotokòpulos (1541-1614) – fu uno dei più vivaci e innovativi. Le sue opere 
sono infatti caratterizzate da uno stile espressivo che si distingue, tra le coeve esperienze pittoriche, per 
originalità e riconoscibilità. Significativo, a tal proposito, è l’Adorazione del nome di Gesù, un dipinto, 
conservato all’Escorial, che fu pensato per celebrare il protagonismo di Filippo (il personaggio vestito 
di nero) nella vittoriosa battaglia di Lepanto contro i Turchi (1571). Sebbene non vi siano certezze 
su chi abbia commissionato l’opera e a chi fosse destinata, il suo messaggio risulta chiaro: il dipinto 
è infatti ispirato dall’idea che la Lega santa servisse alla difesa del «Sacro Nome di Gesù», come lo 
stesso Filippo scriveva ai suoi ministri nel periodo più acceso della guerra contro i Turchi. Evocando 
il culto del Sacro Nome di Gesù il sovrano spagnolo riprendeva le parole di san Paolo secondo cui il 
nome di Gesù è in grado di persuadere i non cristiani. A testimonianza di questo aspetto, sulla scena 
campeggiano le lettere greche – illuminate da un fascio celestiale – IHS, abbreviazione per il greco 
IHSOUS (IESUS). 
Tra i personaggi ritratti si riconoscono il doge di Venezia, di spalle, papa Pio V, e gli altri membri della 
Lega. Tuttavia il protagonista della tela è Filippo, inginocchiato e di profilo, al centro esatto dell’opera, 
nel punto di confluenza delle due linee “ad arco” che delimitano, a sinistra, le anime destinate al 
Paradiso e, a destra, quelle del Purgatorio in attesa di essere purificate dai peccati. In basso, sulla 
destra si scorge invece l’Inferno, una grotta che assomiglia a una bocca spalancata, con le stalattiti 
che ricordano dei denti. Nel raffigurare Paradiso, Purgatorio e Inferno con Filippo II al centro, El Greco 

rimarca la funzione dell’imperatore anche rispetto 
alle anime dei defunti. In tal modo, Filippo è 
investito di una funzione non solo politica nel 
mondo, ma anche religiosa, in quanto sembra 
chiamato a mediare, con la sua presenza, la sorte 
ultraterrena delle anime. La parte superiore del 
quadro risulta affatto distinta da quella inferiore, 
secondo un modulo rappresentativo che ricorda 
la coeva Allegoria della battaglia di Lepanto di 
Paolo Veronese [>DOC3, p. 333] e ritrae le anime 
celesti che adorano lo stesso Sacro Nome di 
Gesù.

[El Greco, 
Adorazione del 
nome di Gesù, 

1579] D
O

C
3 ARTE

El Greco, 
Adorazione del 
nome di Gesù, 
1579 
[Escorial, Madrid]

ANALIZZARE/INTERPRETARE

1.  Perché Filippo II è raffigurato al centro della scena,  
in posizione mediana tra Inferno, Paradiso e 
Purgatorio?
2.  Ti sembra che il dipinto esalti maggiormente il 
ruolo politico-militare di Filippo o quello religioso? 
Argomenta la tua risposta.



	
	 VERSO L’ESAME 
Prima prova scritta tipologia B

	 	 ATTIVITÀ
	 Analisi e produzione di un testo argomentativo  	

Il ritratto di Filippo II di Antonio Moro, di proprietà del 
Museo di Belle Arti di Bilbao dal 1992, è una delle imma-

gini più belle che ritraggono il giovane Filippo come prin-
cipe della monarchia spagnola. Moro lo dipinse durante il 
soggiorno del principe a Bruxelles tra l’aprile del 1549 e il 
maggio del 1550, mentre compiva il suo “Felicissimo Viag-
gio” in Europa […]. Durante quel viaggio, suo padre Carlo V  
lo presentò come erede della Casa d’Austria negli Stati Ge-
nerali delle Fiandre […]. Questo viaggio fu fondamentale 
per lo sviluppo artistico del futuro Filippo II. Grazie alla zia 
Maria d’Ungheria, governatrice dei Paesi Bassi, ebbe modo 
di ammirare in prima persona l’opera di artisti importanti 
come Leone Leoni, Antonio Moro, Tiziano e Michiel Coxcie, 
le cui opere furono esposte nei suoi palazzi di Coudenberg, 
Binche e Turnhout. Tutta questa esperienza artistica lo por-
tò a diventare uno dei principali mecenati del suo tempo, 
un collezionista universale di oggetti di ogni genere, le cui 
mostre si tenevano presso il Monastero Reale di San Loren-
zo dell’Escorial.

Moro, con il suo consueto virtuosismo tecnico, ci mostra 
un giovane Filippo in una posa solenne che incarna la ma-
està reale. A ciò contribuisce il lussuoso abito di corte, ca-
ratterizzato da un ricco farsetto nero ricamato in argento 
e sormontato da bottoni d’oro, sotto il quale spuntano ma-
niche di raso giallo con spacchi, in tinta con le braghe e il 
cappuccio, per non parlare della squisita elsa della spada. 
Appese a catene d’oro sul petto, le insegne del Toson d’O-
ro, l’ordine preminente della monarchia spagnola. Questa 
è quindi l’immagine che meglio incarna il perfetto princi-
pe rinascimentale, non diversamente dalla versione a figu-
ra intera contemporanea dipinta da Tiziano nel 1551, ora 
conservata al Museo Nacional del Prado, che non ottenne 
lo stesso successo delle versioni create da Moro. Lo stile del 
pittore olandese, caratterizzato da un disegno preciso e da 
una spiccata attenzione ai dettagli, aprì la strada alla ritrat-
tistica spagnola a partire dal 1660.

[Descrizione del dipinto 
Felipe II di Antonio 
Moro, ca. 1549-50, 
all’indirizzo https://

www.galeriadelasco 
leccionesreales.es/

obra-invitada/felipe-ii/
ba328b5a-bc77-8dc2-

5be0-7dfa4dca0f4e; trad. 
a nostra cura]

	 	 COMPRENSIONE E ANALISI  	

In questa scheda, presente sul sito della Galleria delle Collezioni reali di Spagna, viene descritto 
il ritratto di Filippo II realizzato dal pittore Antonio Moro (1519-1576) intorno al 1549-50. Il 
quadro, oggi conservato al Museo di Belle Arti di Bilbao, è significativo non solo per la ritrattistica 
rinascimentale, ma anche per il suo significato politico e culturale, e per la formazione del gusto 
artistico del sovrano, che divenne poi uno dei principali mecenati del suo tempo.
1.  In quale contesto fu realizzato il dipinto e perché esso fu determinante nella formazione di 
Filippo II?
2.  Quali elementi iconografici e stilistici contribuiscono a rappresentare Filippo come un perfetto 
principe rinascimentale, in grado di incarnare la maestà reale?

	 	 PRODUZIONE  	

1.  Analizza i brani del FARE STORIA Filippo II ideatore della sua immagine imperiale (pp. 479-483), 
individua gli strumenti che il sovrano spagnolo mise in campo per costruirla e spiega in che modo 
questi elementi materiali, intellettuali e simbolici contribuirono a definirla e rafforzarla.
2.  Elabora un testo argomentativo sul progetto di autorappresentazione imperiale perseguito da 
Filippo II: è possibile, secondo te, individuare un percorso coerente dal “Felicissimo Viaggio” che 
lo presentò come erede della monarchia universale di Carlo V, alle collezioni artistiche e librarie 
dell’Escorial, fino alle rappresentazioni pittoriche come quelle di Moro e di El Greco [>DOC3, p. 483]? 
Individua un titolo per l’elaborato che renda esplicita la tua posizione e struttura le argomentazioni 
a partire dai risultati della tua analisi e da ciò che hai studiato fino a questo momento.

484 U4 L’Europa cristiana divisaU4484


	GSV1_U4_15
	GSV1_U4_16
	GSV1_U4_17

