Uud

PLATONE.
LO STATO GIUSTO,
L’INDIVIDUO GIUSTO

C1 VITA E OPERE DI PLATONE

C2 IL GIOVANE PLATONE
E UINFLUENZA DI SOCRATE

C3 IL PLATONE MATURO.
OLTRE IL PENSIERO SOCRATICO

C4 IL PLATONE MATURO.
LA PROPOSTA POLITICA

C5 L'ULTIMO PLATONE

Online
Riservato
ai docenti

Lezione EAS

Flipped
classroom




Pensi che [...] una
banda di briganti o
di ladri o qualsiasi
altra aggregazione
di uomini che si
rivolga verso una
comune impresa
nell’ingiustizia,
potrebbero ottenere
qualche risultato,
se si recassero
reciprocamente
ingiustizia?

[Platone, Repubblica, 1, XXIIl, 351a]

Con questa citazione, tratta

dalla Repubblica, una delle

sue opere principali, Platone,
allievo prediletto di Socrate,
vuole dirci che la giustizia € un
valore cosi importante per la vita
associata che, in sua assenza,
anche una banda di criminali si
scioglierebbe: deve esserci un
qualche criterio a partire dal quale
possa essere giusto ciascuno nei
confronti dell’altro. Come avremo
modo di imparare in questa
Unita, la nozione di giustizia

¢ fondamentale per Platone,

a partire dalla sua esperienza

di vita. Vedremo che, secondo
Platone, il suo maestro era stato
ingiustamente condannato a
morte.

CHE COS’E
LA GIUSTIZIA?

Giustizia & una parola che usiamo spesso:
“non ¢ giusto!” diciamo ogni volta che sentiamo di
subire un torto, ad esempio in famiglia, tra gli amici,
nello sport oppure a scuola. Ma che cosa significa
“giustizia”? Cerchiamo di fare chiarezza — perché una
delle problematiche centrali nella riflessione di Platone
riguarda proprio questa nozione — leggendo un passo
del filosofo politico contemporaneo Norberto Bobbio.

I Nella filosofia politica antica la giustizia era
una virta [...], cio¢ un abito o un’abitudine di
compiere certe azioni giudicate aventi un valo-
re positivo e di evitare certe altre azioni giudi-
cate aventi un valore negativo. La valutazione
di un’azione come virtuosa, in particolare come
giusta, rinviava necessariamente al criterio in
base al quale le azioni potevano essere distinte
come giuste o ingiuste. Nel pensiero moderno e
soprattutto contemporaneo si intende per giusti-
zia questo criterio di valutazione [...] che permet-
te di giudicare le azioni umane, onde chiamia-
mo giuste quelle che vi corrispondono, ingiuste
quelle che non vi corrispondono. [...]

Il problema della giustizia ¢ strettamente con-
nesso al problema della costituzione e della con-
servazione della societa umana: onde azione giu-
sta ¢ quella che contribuisce in qualche modo
a rendere possibile la coesistenza degli uomini,
ingiusta quella che la ostacola. S’intende che i
diversi modi di definire la giustizia dipendono
dai diversi modi di concepire la societa, dai di-
versi fini che le si attribuiscono, dai diversi ideali
sociali che si vogliono raggiungere.

Due sono soprattutto gli ideali che entrano a for-
mare, separatamente o congiuntamente, la no-
zione giustizia: I'ideale dell'ordine e quello dell’e-
guaglianza. L'idea dell’'ordine sociale ¢ sorta, sin
dai primordi della riflessione sulla giustizia, in
corrispondenza all'idea dell’'ordine dell'universo;
[...] e 'ordine sociale € stato considerato come il



U4 PLATONE. LO STATO GIUSTO, L'INDIVIDUO GIUSTO

riflesso dell'ordine cosmico (le leggi che regolano la
societa umana sono una parte delle leggi giuridi-
che naturali che regolano l'universo), dando luo-
go ora a una concezione etica e giuridica dell’or-
dine naturale, ora a una concezione naturalistica
dell’'ordine giuridico.

Ogni totalita ordinata ha bisogno di norme o leggi
[...]. Ordine e legge sono due nozioni strettamente
connesse: l'ordine é garantito dal fatto che la legge,
cio¢ la regolarita dei comportamenti, sia rispettata.
[...] E quella concezione per cui si dice giusta l'a-
zione conforme alla legge, ingiusta quella difforme;
e uomo giusto ¢ colui che ha I'abito di rispettare le
leggi, ingiusto colui che ha I'abito di trasgredirle.
[...] Si tratta di una concezione meramente formale
della giustizia.

Lidea dell'eguaglianza integra quella dell'ordine in
quanto esprime l'esigenza che per attuare la giu-

DOMANDE

Dopo I'esecuzione di Socrate, Platone si convince di

vivere in uno Stato ingiusto, regolato da leggi ingiuste che

diseducano i suoi concittadini. La prova dell’ingiustizia
del sistema sarebbe proprio la condanna a morte di
Socrate: una persona giusta, secondo Platone. Da qui
la riflessione di Platone sul tema della giustizia: come
deve essere organizzato uno Stato per essere giusto?
E questo uno degli interrogativi principali che spingono
Platone a costruire la sua teoria filosofica. Ancora oggi
il tema della giustizia genera molte discussioni: una
societa giusta € quella in cui vige I'ordine o quella

in cui regna I'eguaglianza? Questi due principi sono
inconciliabili 0 possono coesistere e contribuire entrambi
alla costituzione di uno Stato giusto? Sono queste le
domande che si pone anche il filosofo Norberto Bobbio.
In questa Unita proveremo, partendo dal pensiero di
Platone, a cercare la risposta a questi interrogativi.

stizia occorra non un ordine qualunque esso sia,
ma un ordine fondato su un certo principio che é,
appunto, quello dell'eguale distribuzione di onori e
di oneri. Anche la societa tenuta insieme da leggi
tiranniche, e quindi esclusivamente con la spada,
¢ a rigore una societa ordinata; ma ¢ sufficiente
quest'ordine a garantire la conservazione della so-
cieta? L'ideale dell'eguaglianza é quello che fa porre
nelle mani della giustizia, accanto alla spada, an-
che la bilancia. Non basta allora che vi siano leggi
rispettate, come chiede la concezione formale della
giustizia (perché le leggi vengano rispettate puo ba-
stare anche soltanto la forza), ma occorre inoltre che
le leggi stesse rispettino alcuni criteri fondamentali
[...], in primis il criterio dell'eguaglianza. [

[Norberto Bobbio, La virtu della giustizia, <La Stampa»,
28/01/2009; https://www.lastampa.it]

Gli interrogativi che Platone si pone 2.500 anni

fa sono ancora oggi molto attuali: quali sono le
caratteristiche di uno Stato giusto? Per comportarsi
in modo giusto é sufficiente rispettare le leggi?
Come determinare se una legge & giusta oppure
no? Che effetto ha una legge ingiusta sulla societa?
Sono questioni complesse e delicate, di cui ci pud
capitare di fare esperienza nella quotidianita. A
partire da questi interrogativi, e facendo riferimento
a esperienze personali, scolastiche o familiari, in cui
vi e capitato di subire o assistere a una ingiustizia,
0 a casi di ingiustizia di cui avete sentito o letto

sui giornali, in televisione o nel web, provate a
confrontarvi e parlarne in classe, sotto la guida
dell'insegnante.



Chi & Amore (Eros) per Platone ? Che cosa accomuna

I'amore e il filosofo 2 1 EJ pag.
DOMANDE Che cosa intende Platone quando parla delle idee ?
Quali sono le loro caratteristiche ? ~| EJ Pag.
Dove risiedono le idee ? 1 EJ pag.
Qual ¢ il rapporto tra le idee e gli enti sensibili? Che concezione
della conoscenza ne deriva? - 1 EJ Par.
Qual ¢ il significato dell'immagine della caverna?
Qual & la funzione della filosofia ? 1 EJ pag.
Che cosa intende Platone quando dice che apprendere
SAUDINO equivale a ricordare ? 1 EJ Par.
Quali sono le tre parti del’anima ? ~1 EJ PAR.

Guarda la
videolezione
del capitolo

Il pensiero
della maturita

Nel ventennio successivo a quello dei dialoghi cosiddetti socratici, Platone si dedica
alla stesura delle opere della maturita. Anche in questi scritti, come in quelli del
periodo precedente, il protagonista o la voce narrante ¢ il maestro Socrate. A dif-
ferenza dei dialoghi giovanili, pero, Platone espone — in maniera via via crescente
— ipotesi e teorie che sono originali € non sono piti immediatamente riconducibili
agli insegnamenti di Socrate. Un esempio ¢ la teoria ontologica-gnoseologica,
cio¢ la sua teoria sull’'essere e sul processo di conoscenza, che studieremo nel det-



U4 PLATONE. LO STATO GIUSTO, L'INDIVIDUO GIUSTO

SAUDINO

VIDEQOSOFA
by, -7 ¢

A

Guarda la
videolezione
Il Simposio
di Platone

taglio in questo capitolo. Il fatto che Platone consideri Socrate un personaggio di
un’importanza e uno spessore tale da attribuirgli le proprie tesi pud essere per un
verso il tentativo di assegnare a esse autorevolezza e per un altro un omaggio reso
al proprio maestro.

In questa fase, in ogni caso, Platone supera gli insegnamenti socratici ed elabora il
suo pensiero personale il cui nucleo si trova quindi in queste opere. Tra i dialoghi
della maturita, in questo capitolo affronteremo: Simposio, Fedone, Repubblica, Me-
none e Fedro.

Iniziamo con un mito, contenuto nel Simposio, che ha come oggetto I'amore.

Il Simposio:
Amore e filosofia

La discussione sull’amore 1l Simposio ¢ un’opera della maturita di Platone, che

ha avuto grande influenza nella cultura occidentale. Platone ambienta il dialogo
durante un ricevimento organizzato dal tragediografo Agatone per festeggiare il pre-
mio ricevuto per la sua ultima tragedia. Il titolo dell'opera allude proprio al ban-
chetto, momento in cui ci si ritrova per bere e dialogare tutti insieme su un deter-
minato tema. L'oggetto della discussione ¢ I'amore, tema sul quale tutti i presenti
sono invitati a esprimersi.

Le rappresentazioni dell’amore Comincia il poeta e retore Fedro, affermando

che Amore (Eros, in greco) — la personificazione del sentimento amoroso - ¢ il piu
antico degli déi, che ci fa onorare cido che & bello e imbarazzare per cido che &
vergognoso; l'avvocato Pausania distingue 'amore “volgare”, riferendosi a quello
carnale e passionale, da quello “celeste”, spirituale; il medico Erissimaco descrive
I'amore come una forza cosmica, forza vitale che opera non solo negli esseri umani
ma anche negli animali e nel mondo vegetale. Questi tre discorsi riflettono le con-
cezioni sull’amore comuni nella cultura del tempo. Per spiegare I'attrazione e il de-
siderio di non dividersi dalla persona amata, il commediografo Aristofane interviene
per raccontare il famoso mito dell’androgino [> cfr. ANTOLOGIA, T1]. Secondo Aristo-
fane, in origine gli esseri umani erano unione di due meta attaccate per la schiena,
con due organi sessuali, una testa e due volti. I sessi erano dunque tre: gli uomini,
le donne e gli androgini, per meta uomini e per meta donne. A causa della ribel-
lione degli esseri umani contro gli déi, questi ultimi per punirli ne divisero i corpi
a meta: da allora, le due meta si ricercano e vogliono stare insieme; gli androgini

Simposio |l termine “simposio” (dal greco riunione conviviale di maschi adulti in cui si
syn-pino, ‘bevo insieme’) indica il momento tenevano giochi, esibizioni musicali e anche
successivo alla cena in cui i commensali conversazioni colte. Con questo termine

si dedicavano a chiacchierare e ad si indica anche il genere letterario in cui si
ascoltare poesie con accompagnamento riportano per iscritto le discussioni svolte

musicale. Il simposio greco era una durante questi ricevimenti.



IL PLATONE MATURO. OLTRE IL PENSIERO SOCRATICO

227 e

per formare una coppia eterosessuale; gli altri per
formare una coppia omosessuale. Da questi di-
scorsi Socrate prende le mosse per ricapitolare la
discussione e andare oltre le diverse concezioni
esposte ricorrendo, anche lui, alla narrazione di
un mito. Per dare maggiore autorevolezza alla sua
narrazione, un espediente che Platone usa spes-
so, Socrate dichiara che il mito gli & stato raccon-
tato da una persona dotata di superiore sapienza.
In questo caso da Diotima, sacerdotessa di Manti-
nea, citta vicina a Sparta.

Socrate: Eros @ un demone Socrate racconta che Eros € un demone, cioé ha una Franc Kavéi¢
t divi hé é fislio di d Peni di Socrate e un
natura mezza umana e mezza divina, perché ¢ figlio di una donna, Penia, e un dio,  gy0 discepolo

Poros. L'amore occupa quindi una posizione intermedia tra la dimensione umana e ?g;’g"ano Diotima,

quella divina. [Galleria Nazionale della

T S < . - . N e Slovenia, Lubiana]
Penia significa ‘povertd’, condizione di cui questo personaggio & una personifica-

zione; Poros invece vuol dire ‘espediente’ e, tra le divinita, ¢ la piu intelligente e
astuta, perché sa individuare i suoi obiettivi e ha la capacita di raggiungerli esco-
gitando la soluzione piu adatta. Penia € una mendicante che chiede elemosina agli
dei durante i festeggiamenti per la nascita di Afrodite, che diventera la piu bella
tra le dee. La donna si accorge che Poros si € addormentato ubriaco in giardino
e decide di approfittarne per avere un figlio da lui e cercare di cambiare la sua
situazione di miseria. Da questa situazione deriva la natura di Amore: per parte di

madre € bisognoso, per parte di padre intelligente e ingegnoso, dunque egli non é b B
né completamente ricco né completamente povero. Chi & Amore (Eros)
per Platone?

La mancanza e laricerca Nascendo dalla poverta, Amore cerca ci6 che gli manca.
La mancanza ¢ manifestazione della sua natura umana: gli déi sono perfetti e non
soffrono di nessuna carenza. Il desiderio amoroso ¢ ricerca di qualcosa che non si
possiede e quindi presuppone una mancanza; in questo non puo essere divino. In
quanto figlio di un dio, per6, Amore ha gli strumenti per riconoscere quello che gli
manca e per cercare di raggiungerlo. Che cosa sente di non avere? Essendo stato
concepito il giorno della nascita della dea pit1 bella, 'amore ¢ ricerca della bellezza
che ¢ manifestazione armonica e ordinata del bene e della verita. In Platone — come
per i Greci - la bellezza non ¢ semplicemente fisica: cid che & bello &€ buono e, vice-
versa, cio che € buono manifesta la sua positivita attraverso la bellezza.

Amore e filosofia La descrizione prosegue con un’analogia tra Amore e la figura
del filosofo, entrambi in una posizione mediana tra sapienza e ignoranza. Gli déi
non desiderano diventare sapienti, perché lo sono gia e neppure gli ignoranti desi-
derano diventare sapienti, perché sono convinti di sapere gia abbastanza e — non
sentendosi bisognosi — non desiderano colmare alcuna lacuna. I filosofi, invece,
non sono né sapienti né ignoranti e, proprio come Amore, sono a meta tra le due



U4 PLATONE. LO STATO GIUSTO, L'INDIVIDUO GIUSTO

228

Che cosa accomuna
I'amore e il filosofo?

Anselm Feuerbach

Simposio (seconda versione),
1871-74

[Altes Museum, Berlino]

Questa opera di Anselm Feuerbach,
nipote del pit noto Ludwig
Feuerbach (filosofo tedesco
dell’Ottocento), descrive un
momento finale del simposio

raccontato da Platone, quando

i discorsi vengono interrotti
dall’irruzione di Alcibiade (militare
e politico ateniese), ubriaco,
coronato di edera e accompagnato
da un corteo festante. Ponendo al
centro Agatone, che con una coppa
accoglie Alcibiade, Feuerbach
sembra voler far percepire allo

spettatore la tensione fra il piacere
sensuale, rappresentato dal
“rumoroso” gruppo di sinistra,

e la speculazione filosofica, ben
incarnata dai “silenziosi” ospiti

di destra. Fra questi si riconosce
Socrate, che, coperto da una
tunica bianca, da le spalle al nuovo
arrivato.

categorie. Amare implica carenza, ma la mancanza assoluta impedirebbe la pos-
sibilita della ricerca. Bisogna essere intelligenti e umili abbastanza per sapere di
avere ancora da imparare. Si desiderano la bellezza e il bene di cui si € privi, pero
per farlo bisogna saper riconoscere che ci manca qualcosa e che cosa ci manca:
«Amore non ¢ mai né povero né riccor. Ad Amore la bellezza, la conoscenza com-
pleta sfuggono sempre. Allo stesso modo il filosofo non possiede completamente
la sapienza ed € questo che ne genera in lui il desiderio.

Amore é filosofo, 'amore ¢ ricerca della sapienza (che & parte della bellezza, del
bene), cui si puo arrivare soltanto attraverso la ricerca intellettuale. Per dedicarsi
all’attivita filosofica (intesa come ‘amore per la sapienza’, desiderio di conoscere,
elevarsi: > cfr. Introduzione) € fondamentale sapere di non essere onniscienti come gli

L'“AMORE PLATONICO”
E ASESSUALE?

Nel linguaggio corrente € comune |'espressione
“amore platonico” per indicare un sentimento
di natura non sessuale. Questa espressione non
€ coerente con il pensiero di Platone perché nel
Simposio, attraverso le progressive astrazioni dei
diversi gradi, Socrate dimostra la connessione tra
passione fisica e pensiero: c’é continuita tra I’at-

trazione sessuale e I'amore per I'idea astratta di
Bene e Bellezza. L'espressione “amore platonico”
e frutto di unarilettura quattrocentesca di Platone,
che tenta di connettere la dottrina cristiana a quel-
la platonica che, pero, non nega affatto I'amore
fisico ma lo ricomprende come primo gradino del
percorso che porta al Bene.



IL PLATONE MATURO. OLTRE IL PENSIERO SOCRATICO 299

déi. Il primo passo per “filosofare” ¢ quindi ammettere la propria ignoranza: come
Socrate che afferma di “sapere di non sapere”.

Dall’amore dei corpi all’amore del Bello Socrate spiega poi la teoria dei gra-
di della bellezza. L’amore per la bellezza procede dalla dimensione individuale a
quella collettiva, da quella materiale a quella astratta. La bellezza ha diversi livelli
cui si accede gradualmente, come fa un gamer (un appassionato di videogiochi
che deve superare i vari livelli), sviluppando competenze. Dall’attrazione istintiva
verso il corpo bello della persona che ci piace, si passa a riconoscere la bellezza
in piu corpi. Dopo aver colto la bellezza fisica si riesce a riconoscere un‘ulteriore
forma di bellezza, quella dell'anima. La bellezza di grado seguente & quella della
citta, delle istituzioni che permettono la vita comune, la bellezza nelle leggi giuste.
A un livello superiore si colloca la bellezza delle scienze, che spiegano il cosmo
e le leggi matematiche che lo governano. L'ultimo stadio di questa elevazione ¢
il Bello, il Bene in sé, la meta ultima della conoscenza. L’amore & una forza che
consente di passare per gradi dall’attrazione verso la bellezza materiale a quella
perfetta del Bene [> cfr. ANTOLOGIA, T2].

Amare significa sentire il bisogno di andare oltre cid che & terreno e diventare
migliori avvicinandosi alla conoscenza della verita: attraverso la teoria dei gradi
Socrate spiega la tensione di natura quasi erotica che spinge lo studioso verso la
conoscenza attraverso la ricerca filosofica, paragonabile a un bisogno fisico.

La dottrina
delle idee

Affrontiamo adesso la dottrina delle idee, una delle teorie piu rilevanti e influenti
di Platone che plasmera profondamente il pensiero dei secoli successivi.

Una dottrina non sistematica La dottrina delle idee é caratteristica del pensiero
maturo di Platone, in cui il filosofo va al di 1a delle teorie socratiche riportate — an-
che se interpretate e rielaborate a seconda dei suoi interessi — nei dialoghi giovanili.
Spesso la dottrina delle idee viene identificata con la filosofia stessa di Platone,
perché ¢ distinta e originale rispetto al Platone “socratico”, inoltre € probabilmente
I'aspetto piu noto del pensiero platonico.

La nozione di idea viene usata spesso da Platone nei dialoghi della maturita, pero
non ne viene presentata una teoria organizzata e definitiva. Le opere dalle quali
emerge in maniera piu esplicita sono il Parmenide e il Fedone, dove Platone affronta
rispettivamente le difficolta e le conseguenze che derivano dall’ammettere I'esisten-
za delle idee. Il Platone dei dialoghi socratici si dedica alla ricerca delle definizioni
dei concetti (che cos’¢ la virtu? che cos’¢ 'amicizia?). Per superare ogni forma di
relativismo, il valore non assoluto della conoscenza, il Platone adulto vuole fondare



U4 PLATONE. LO STATO GIUSTO, L'INDIVIDUO GIUSTO

Che cosa intende
Platone quando
parla delle idee ?

Quali sono
le caratteristiche
delle idee?

un criterio universale di verita. Per questo motivo, per passare dalla definizione
dei concetti alla verita, elabora la teoria delle idee.

] Che cosa sono le idee platoniche? Platone usa il termine greco idéa (o éidos)

che significa ‘forma’ o ‘figura” nella dimensione materiale, in cui viviamo, ogni
ente € organizzato secondo una “forma”, un modello astratto e perfetto che con-
tiene le caratteristiche essenziali che deve avere I'ente corporeo. Questo modello
astratto e perfetto ¢ l'idea di quell’ente, la sostanza piu1 autentica che lo anima
dall'interno e la massima espressione del suo essere: I'idea & cid che rende qual-
cosa quel che é.

Nel nostro linguaggio comune usiamo la parola “idea” per indicare una nostra rap-
presentazione mentale («<Mi sono fatto l'idea che Marta sia intelligente») oppure
un’intuizione, magari astuta, che ci € venuta in mente (<Ho un’ideal»). L'idea € co-
munque un pensiero del quale siamo la causa e che possiamo rivendicare («E una
mia idea!»). La nozione di idea in Platone € invece molto diversa: le idee non sono il
contenuto della mente, non sono soggettive né relative, non le inventiamo noi. L'e-
sistenza delle idee non dipende dal fatto che possiamo pensarle, esisterebbero an-
che se nessuno potesse pensarle. Sono forme che esistono da sempre, sono eterne,
immutabili, immobili, immateriali (in quanto modelli astratti), ma reali (quindi
esistono davvero) e universali, cioé¢ valgono in ogni caso (I'idea di “essere umano” ¢
in tutti gli individui, invece Aspasia o Socrate, Francesca o Andrea sono casi parti-
colari dell'idea di “essere umano”).

Chiariamo la questione con un esempio: quando disegniamo un quadrato, prendia-
mo come modello I'idea di quadrato. Non siamo noi a inventare il quadrato, l'idea
di quadrato esisteva gia prima che nascessimo, prima che nascesse il professore
di geometria che ce la illustra e prima che nascesse Platone. L'idea di quadrato ¢
dunque eterna e sempre eguale a sé stessa, quindi non cambia nel tempo (immuta-
bile) né cambia al mutare dello spazio (immobile). Inoltre, la forma geometrica che
tracciamo puod essere grande, piccola, gialla, rossa, ecc.: il nostro quadrato ¢ un
quadrato particolare disegnato su un foglio. Ma l'idea di quadrato ¢ universale non
particolare: € un modello che vale per tutti i quadrati del mondo, ma non ¢ stato
disegnato su nessun foglio (€ immateriale).

Dove si trovano le idee? Liperuranio Se l'idea di quadrato non é stata pro-

dotta dalla nostra mente, né ¢ disegnata su una lavagna, allora dove si trovano
le idee? Secondo Platone, noi viviamo nell’oraton (il ‘visibile’), cioé il mondo sen-
sibile (“sensibile” nel senso che lo possiamo conoscere con i nostri cinque sensi).

Idea Forma perfetta e e vera, al di la del mondo Iperuranio Dimensione
immutabile di concetti sensibile. La conoscenza vera soprasensibile che trascende
e oggetti. Ogni oggetto si raggiunge comprendendo e il piano fisico e materiale.

nel mondo sensibile & contemplando queste forme Nell’iperuranio risiedono le
una copia imperfetta di ideali. idee, delle quali il mondo
un’idea, I'insieme delle quali terreno non € che una copia

costituisce la realta ultima imperfetta.



C 3 IL PLATONE MATURO. OLTRE IL PENSIERO SOCRATICO i 231 i

In questa dimensione, come sosteneva gia Eraclito [>cfr. U2, ¢1.4-5], tutto ¢ im-
merso nel flusso del tempo, quindi soggetto a cambiamento. Tutto € concreto e
materiale, quindi nasce, viene prodotto, si consuma, muore, si puo dividere, puo
cambiare, tutto ¢ particolare e quindi diverso caso per caso. Nel mondo sensibile
¢ praticamente impossibile disegnare due quadrati identici. Inoltre, il nostro qua-
drato sara sempre imperfetto, nonostante i nostri sforzi di tracciare linee precise,
usando squadre, righelli o computer. Se abbiamo usato la matita, possiamo can-
cellare il quadrato. Possiamo strappare il foglio. Possiamo gettarlo nella raccolta
della carta e il quadrato sul nostro quaderno diventera cosi un nuovo foglio di
carta. Possiamo cancellare il file sul computer e cestinarlo definitivamente. Le
idee quindi non sono nel mondo sensibile, ma esistono in un’altra dimensione,
separata dalla nostra.

Separato dal mondo sensibile esiste un altro mondo che rappresenta una realta oo 1> C]
superiore. Si tratta del noeton, ovvero il mondo intelligibile (“intelligibile” significa Dove rilsgeigggg

che possiamo coglierlo, conoscerlo e capirlo soltanto con il nostro intelletto). Plato-
ne lo chiama anche iperuranio, che significa ‘oltre il cielo’. Non dobbiamo perd
necessariamente immaginare un “aldila” fisico, simile al paradiso dantesco: I'im-
magine di un altro mondo “al di sopra del cielo” sembrerebbe essere una metafora
con cui il filosofo indica innanzitutto che le idee sono in una realta che ¢ fuori dal-
lo spazio e dal tempo (il cielo sarebbe quindi una specie di “confine” della dimensio-
ne in cui viviamo).

Collocando le idee al di sopra del cielo, Platone vuole intendere anche che, distinta
rispetto al mondo sensibile, questa realta ¢ sovraordinata — pit1 importante - rispet-
to alla materia. Platone condivide con Parmenide di Elea I'ipotesi dell'esistenza di
un mondo immutabile e perfetto. Pero, secondo Parmenide [>cfr. U2, ¢1.7], 'essere
€ unico, invece secondo Platone esistono diverse idee, distinte 'una dall’altra: cia-
scuna idea € unica, ma le idee sono potenzialmente infinite. Inoltre per Parmenide
il mondo sensibile ¢ un’illusione; secondo Platone, ¢ reale, per quanto sia imperfet-
to rispetto all'iperuranio con il quale ha comunque una relazione. Nell'iperuranio
l'idea di quadrato non cambia mai, ¢ perfetta senza bisogno di squadre, non si pud
modificare facendola diventare I'idea di un rombo, non si puo cestinare, non si pud
riciclare, non si pud colorare, e cosi via.

LE IDEE PLATONICHE

Idea ¢ cio che rende )
qualcosa quel che &

Che cos’é Pidea?

® sono eterne
e sono immutabili
Quali caratteristiche o soro Timelsil
hanno le idee? ® sono immateriali
e sono reali
® sono universali j




U4 PLATONE. LO STATO GIUSTO, L'INDIVIDUO GIUSTO

Dove risiedono
leidee?

L’iperuranio e il rapporto
con il mondo sensibile

| Le idee del mondo fisico Liperuranio ha una struttura verticale nella quale le

idee sono disposte su diversi livelli: il livello piti basso € occupato dalle idee di ca-
ratteristiche fisiche, ad esempio le coppie caldo/freddo, veloce/lento, eccetera. Nel
Fedone e nella Repubblica Platone non scrive mai un catalogo completo delle idee,
ma in alcune opere piu tarde ipotizza anche l'esistenza di idee alle quali corrispon-
dano enti naturali (piante, animali, eccetera) e artificiali (edifici, mobili, manufatti,
eccetera: > cfr. Us, ): a ogni ente o oggetto sensibile corrisponde una
sua idea. Ad esempio, esisterebbe un’idea di cane che ¢ modello unico e perfetto dei
diversi e molteplici cani nel mondo.

Le idee matematiche Vi sono poi idee geometriche e matematiche: I'idea di

angolo, I'idea di tre, I'idea di doppio, l'idea di pari, l'idea di eguale, eccetera. Nel
pensiero di Platone troviamo spesso riferimento alla matematica e alla geome-
tria: ricordiamo che il periodo in cui il filosofo compone le sue opere della matu-
rita ¢ lo stesso periodo in cui il matematico greco Euclide riflette sui fondamenti
di aritmetica e geometria che troviamo nei suoi Elementi.

Le idee-valori Poiché sono piu importanti, a livello superiore vi sono le idee-valo-

ri, che funzionano come linee guida per il comportamento e come criteri di valu-
tazione, ad esempio l'idea di giustizia, di coraggio, eccetera. Platone non ipotizza
I'esistenza di antivalori, idee che rappresentino il contrario delle idee-valori, perché
non ne ha bisogno: se esiste l'idea di giustizia o di coraggio possiamo guardare a
esse per stabilire quando un giudice non si comporta in modo giusto o un soldato
non € coraggioso.

Lidea di Bene e la bellezza Nel punto piu alto dell'iperuranio, sopra alle idee-

valori, c’¢ l'idea delle idee, il principio supremo: l'idea di Bene. Nei libri centrali
della Repubblica il Bene ¢ paragonato al Sole: cosi come il Sole, riscaldando e illu-
minando la Terra, ci permette di vivere la vita e di vedere cio che ci circonda, allo
stesso modo il Bene permette I'esistenza e la conoscenza delle altre idee (diciamo
che ¢ causa ontologica e gnoseologica, ovvero ¢ la ragione dell’'esistenza e della
possibilita di conoscenza delle idee).

Dal punto di vista estetico il Bene si identifica con la bellezza (qualcosa ¢ bello
perché € buono e cid che € buono non puo che essere bello), come emerge dal mito
della nascita di Amore [>cfr. U4, ]. Naturalmente l'idea di bene ¢ anche un punto
di riferimento etico per regolare i nostri comportamenti. Come tutte le idee, e le idee-
valori dal punto di vista morale, il Bene ¢ un modello in due sensi. Innanzitutto,
come abbiamo appena visto, € un modello al quale dobbiamo cercare di conformarci,
ossia un esempio da seguire. Per compiere un’azione conforme al Bene, devo ap-
punto cercare di agire seguendo il piu possibile I'idea di Bene medesima. Allo stesso
tempo ¢ un criterio di giudizio per valutare cié che € bene da ci6 che non lo é. Se



IL PLATONE MATURO. OLTRE IL PENSIERO SOCRATICO

possiamo dire che qualcosa € conforme al Bene, ¢ per via dell'idea di Bene al quale la
paragoniamo. Guardando quanto qualcosa si discosta dal modello ideale, possiamo
esprimere un giudizio su qualcosa: € o non ¢ un’azione conforme al Bene.

Iperuranio e mondo sensibile Pur essendo distinte dal mondo sensibile, le idee
sono in relazione con quest’'ultimo, in quanto modelli e causa di esso. Ma in che
modo? Che tipo di relazione esiste tra idee e oggetti sensibili?

Platone affronta tale questione in diverse opere, ma in maniera non sistematica,
immaginando, in varie circostanze, tre forme di rapporto.

L'imitazione Innanzitutto gli enti sensibili sono imitazione (mimesis) delle idee: ¢ lo
stesso rapporto che esiste tra I'ombra e 'oggetto che la proietta, tra il nostro riflesso
nello specchio e il nostro volto, tra lo stampo e il timbro che I'ha prodotto. In quanto
imitazioni, ombre, riflessi, stampi del modello ideale, gli enti del mondo sensibile
sono imperfetti e approssimativi. Le idee sono modelli: sono cio che gli enti del mon-
do sensibile devono imitare.

La presenza In secondo luogo, le idee sono in un rapporto di presenza (parousia) con
gli enti del mondo sensibile: le idee sono presenti negli enti, cioé questi ultimi ren-
dono evidente il modello ideale. Possiamo qualificare un’azione come giusta perché
in essa ¢ presente l'idea della giustizia; possiamo dire che qualcosa € bello perché in
esso € presente 'idea di bellezza, e cosi via. Le idee non possono apparire, essere toc-
cate o viste, ma sono presenti negli enti sensibili perché ne sono causa ed essenza.

La partecipazione Infine gli enti del mondo sensibile e le idee sono in un rap-
porto di partecipazione (méthexis). Gli enti sensibili partecipano, prendono parte
all’esistenza delle idee: cosi come l'edificio costruito seguendo un progetto ¢ parte
dell'esistenza del progetto stesso. Una retta puo dirsi tale perché partecipa all'idea
di retta. Le idee sono quindi regole, linee guida.

Il rapporto tra idee ed enti ¢ problematico: come possono le idee essere perfette se
sono in un rapporto di partecipazione con il mondo sensibile che ¢ imperfetto? Pla-
tone cerchera di risolvere questo interrogativo nelle sue ultime opere, ad esempio
il Timeo [>cfr. ua, 1.

Ontologia e gnoseologia:
due tipi di essere, due tipi di conoscenza

Una concezione dualista La posizione di Platone per cui esiste il mondo delle idee
e il mondo sensibile si chiama dualismo ontologico (cio¢ relativo all’essere), che
significa che il filosofo riconosce due tipi diversi di essere (ovvero, lo ricordiamo, cio
che esiste, I'insieme delle cose che esistono nella realta): quello sensibile e quello

{2331

Qual é il rapporto
tra le idee e gli enti
sensibili?



U4 PLATONE. LO STATO GIUSTO, L'INDIVIDUO GIUSTO

Che concezione della
conoscenza deriva dal
rapporto tra le idee e
gli enti sensibili?

ideale. Dal dualismo ontologico deriva anche il dualismo gnoseologico (cio¢ che
riguarda la conoscenza): ai due tipi diversi di essere corrispondono due tipi di co-
noscenza differenti.

Conoscenza delle idee La verita e I'affidabilita delle conoscenze dipendono dalla

stabilita degli oggetti su cui vertono. Soltanto in relazione all'iperuranio possiamo
parlare di epistéeme [>cfr. U2, GLOSSARIO], ovvero di ‘conoscenza’, ‘sapere’ o
‘scienza’ esatta, sicura, definitiva, indiscutibile: universale, immutabile e sempre
valida come lo sono le idee. L'unica conoscenza vera € quella delle idee, quindi da
perseguire con l'Intelletto (le idee sono “intelligibili”) perché le idee sono sempre
valide, cosi come i teoremi geometrici. Ad esempio, il teorema di Pitagora ¢ univer-
sale e non dipende dal singolo triangolo rettangolo al quale lo applichiamo. Possia-
mo disegnare un triangolo blu, minuscolo, enorme, i suoi angoli possono essere piu
o meno precisi, ma il teorema di Pitagora € sempre valido, indipendentemente da
queste variabili. Qual € quindi ’oggetto della scienza? Le idee.

Conoscenza del mondo sensibile Del mondo sensibile, invece, possiamo soltan-

to avere doxa, ovvero ‘opinione’ [> cfr. U2, GLOSSARIO], perché € un tipo di esse-
re relativo, mutevole, soggetto a invecchiamento, particolare, imperfetto. Cié che
troviamo nel mondo materiale e sperimentiamo con i sensi non ¢ mai identico a sé
stesso, quindi la conoscenza che possiamo averne € condizionata da queste carat-
teristiche “instabili”. L'opinione & un tipo di conoscenza inferiore al sapere perché,
al pari del suo oggetto, & imperfetta, approssimativa, provvisoria e quindi relativa.
Possono esistere una pluralita di opinioni su uno stesso oggetto, persona, o azione:
secondo Platone, questo € causa di disordine e soprattutto di disgregazione sociale.
Seguendo 'epistéeme, invece, non ¢ possibile prendere decisioni errate: questa pro-
spettiva & importante nella proposta politica platonica [> cfr. ua, c4].

La “seconda navigazione” Nel Fedone, il dialogo in cui il filosofo racconta l'ulti-

ma giornata di vita del suo maestro, Platone usa la metafora della “seconda navi-
gazione” per spiegare la differenza tra I'indagine sul mondo sensibile e quella sul
mondo intelligibile. I1 metodo di navigazione principale ¢ la vela, che pero si rivela
insufficiente quando non tira vento. In questo caso ¢ necessario usare un secondo
metodo, bisogna quindi ricorrere ai remi. Esplicitando la metafora, la prima naviga-
zione € l'indagine condotta sul mondo naturale, che si basa soltanto sui sensi € non
puo essere definitiva ma soltanto relativa e soggettiva. La seconda navigazione &
invece I'indagine per la quale dobbiamo sforzarci di pit, come se remassimo, quella
da condurre con il nostro Intelletto.

I gradi della conoscenza In particolare Platone spiega la sua teoria dell’epistéme

nella Repubblica (libro VII), con la metafora della “linea”, nella quale approfondi-

dal greco gnosis, ‘conoscenza’. Indica la € un aggettivo che significa relativo alla
teoria della conoscenza (i suoi fondamenti, conoscenza.

q Gnoseologia Termine moderno coniato le modalita, eccetera). “Gnoseologico” I



IL PLATONE MATURO. OLTRE IL PENSIERO SOCRATICO

{2351

sce ulteriormente il suo dualismo ontologico e gnoseologico. Esistono diversi gradi
di conoscenza che si modellano su diversi gradi dell’essere. Per bocca di Socrate,
Platone descrive mondo sensibile e mondo intelligibile come due segmenti, rispet-
tivamente inferiore e superiore, di una stessa retta verticale (vedi lo schema in
basso). Divide ulteriormente in due ciascun segmento, introducendo un'ulteriore
distinzione nel mondo sensibile e una nell'intelligibile. Dunque Platone attribuisce
a ciascun segmento un diverso tipo di conoscenza.

L’opinione: congettura e credenza Come sappiamo, di cio che si trova nel mon-
do sensibile possiamo avere soltanto opinione (doxa). A sua volta 'opinione viene
divisa in due livelli.

La congettura o immaginazione (eikasia) occupa il gradino inferiore. La congettu-
ra ¢ 'immagine mentale di un ente sensibile, anche di qualcosa di cui non abbiamo
mai avuto percezione. Si tratta di una forma di conoscenza indiretta degli oggetti,
animali, eccetera, ottenuta attraverso immagini. Ad esempio, se non ho mai visto
dal vivo un leone, posso comunque immaginarlo, formarmene un’immagine men-
tale costruita anche ascoltando i discorsi che hanno per oggetto i leoni o guardan-
done delle fotografie.

La credenza (pistis) si colloca appena sopra e riguarda gli enti veri e propri con
i quali veniamo in contatto attraverso i nostri cinque sensi. E ancora una forma
imperfetta di conoscenza perché gli enti sensibili dipendono dal mondo delle idee,
delle quali costituiscono delle copie. Quando osserverd, ad esempio, un leone dal
vivo, le mie opinioni in merito si conformeranno come credenze di qualcosa che ho
avuto occasione di vedere, udire e — sconsigliabile con un leone! — toccare.

La scienza: ragione matematica e intuizione La meta superiore della retta
rappresenta I'iperuranio, il mondo intelligibile. Come abbiamo visto, si tratta di un
livello diverso dell'essere, “abitato” dalle idee, delle quali possiamo raggiungere il
sapere, la scienza (episteme). La ragione matematica (dianoia) — o deduzione o

/I GRADI DELLA CONOSCENZA SECONDO PLATONE:

LA METAFORA DELLA LINEA

LINEA DELLA CONOSCENZA
. NOESIS A Conoscenza delle
Mondo =g (intuizione) IDEE VALORI
INTELLIGIBILE = S
(iperuranio) =G DIANOIA Conoscenza delle
= (deduzione) IDEE - MATEMATICA
= PISTIS Conoscenza degli
< € (credenza) ENTI
Mondo é .g
SENSIBILE ez EIKASIA Conoscenza delle
- (immaginazione) IMMAGINI




U4 PLATONE. LO STATO GIUSTO, L'INDIVIDUO GIUSTO

conoscenza discorsiva - ¢ un tipo pitu basso di epistéeme, quello che possiamo avere
delle idee matematiche. Si tratta di un ragionamento razionale che, per arrivare
a una conclusione, si basa su determinate premesse. L'intelligenza filosofica o
intuizione (noesis) si trova in cima alla linea verticale perché ¢ la forma piu alta di
conoscenza. Il termine noesis indica la conoscenza delle idee-valori che possiamo
raggiungere soltanto con la facolta dell'Intelletto, in modo diretto e immediato senza
bisogno di deduzioni o argomentazioni.

L’allegoria della caverna
nella Repubblica

In questo paragrafo affronteremo l'allegoria della caverna, un passo estremamen-
te noto e tra i piu significativi di tutta I'opera platonica. In un complesso e articolato
passaggio del settimo libro della Repubblica, attraverso questa famosa allegoria
Socrate spiega a Glaucone, fratello di Platone, una serie di questioni filosofiche
centrali: il rapporto tra enti sensibili e idee, il dualismo gnoseologico, I'idea di Bene,
il compito politico del filosofo [> cf. ANTOLOGIA, T3].

Gli incatenati nella caverna Socrate domanda a Glaucone di immaginare degli

individui che sin dall'infanzia vivano in una grotta sotterranea, incatenati, quindi
senza la possibilita di muoversi e di guardare altro che la parete di fronte. Alle loro
spalle, in lontananza c’¢ un muretto dietro il quale passano persone che portano
sulle spalle statuette, burattini e altri oggetti di ogni genere, visibili al di sopra di
questo muretto. Piu indietro, a una certa altezza, un fuoco proietta le ombre degli
oggetti sul lato opposto della caverna. Gli incatenati non riescono a vedere gli og-
getti, né chi li trasporta e neppure il fuoco. Vedono solo le ombre sul muro davanti
a loro, alle quali danno dei nomi e, se sentissero la voce di uno dei portatori degli
oggetti, la attribuirebbero a una di queste ombre. Potrebbero fare a gara a chi
per primo riconosce un’ombra oppure a chi ricorda l'ordine in cui si presentano,
acclamando il vincitore. Per attualizzare 'immagine potremmo pensare di essere
incatenati alla poltrona al cinema, obbligati a guardare solo lo schermo. Se fossimo
in queste condizioni sin dalla nascita, ignoreremmo che c’¢ una realta differente da
quella proiettata e che le voci che udiamo non provengono dalle immagini che si
muovono sullo schermo ma da un nastro registrato.

Liberazione e ascesa Continuando il suo racconto, Socrate ipotizza che uno degli

incatenati improvvisamente si trovi libero. Voltandosi, avrebbe difficolta a mettere

Allegoria della caverna Immagine siamo come imprigionati e percepiamo solo le
usata da Platone per illustrare la differenza copie delle idee: soltanto chi riesce a liberarsi
tra mondo sensibile e realta delle idee. Con ed esplorare il mondo delle idee perviene a

questa allegoria il filosofo vuole dirci che una conoscenza autentica e completa.



IL PLATONE MATURO. OLTRE IL PENSIERO SOCRATICO 237

L’allegoria
della caverna
di Platone
[illustrazione

di D. Spedaliere]

a fuoco le statuette in controluce e, se le vedesse, inizialmente non riuscirebbe a
credere che siano degli oggetti: I'unico mondo che ha conosciuto fino a quel mo-
mento € quello delle ombre. Se qualcuno gli dicesse che le ombre sono illusorie e
che esiste un’altra realta, stenterebbe a credergli. Che cosa succederebbe se questo
individuo uscisse dalla grotta? Sarebbe accecato dalla luce del Sole. In questa
nuova condizione non riuscirebbe a vedere nulla di ci6 che ha intorno. Dapprima
distinguerebbe meglio le ombre degli oggetti e degli animali, come era abituato a
fare nella caverna, poi il loro riflesso nell'acqua. Poi sarebbe in grado di osservare
il cielo notturno, le costellazioni e la Luna. Infine, man mano che gli occhi si abi-
tuano, riuscirebbe a osservare I'ambiente alla luce del Sole, e a guardare il Sole
stesso. Ragionando arriverebbe alla consapevolezza che la luce del Sole rappresen-
ta la possibilita di vedere il mondo e che il suo calore ¢ la causa dell’esistenza del
mondo stesso.

Il ritorno nella caverna Ricordando la caverna e le conoscenze illusorie dei suoi
compagni di prigionia, si sentirebbe felice della sua nuova condizione. Il compito
dell’illuminato”, chi é stato alla luce del Sole, non si limita tuttavia a uscire dalla
caverna e a prendere consapevolezza della realta. La sua missione ¢ ridiscen-
dervi e condividere con i suoi compagni ci6é che ha scoperto. Socrate ipotizza
che questa persona si cali nuovamente nella grotta sotterranea. Senza la luce del
Sole, a cui € abituato, vedrebbe in modo annebbiato — come accade quando pas-
siamo da una stanza illuminata a una completamente buia - e non potrebbe piu



U4 PLATONE. LO STATO GIUSTO, L'INDIVIDUO GIUSTO

238

Qual ¢ il significato
dellimmagine
della caverna?

Qual ¢ la funzione
della filosofia?

partecipare alle gare per riconoscere le ombre. Certamente non gli importerebbe
di quegli onori che nella grotta si attribuiscono al pit abile in queste gare, ma
sarebbe deriso: i compagni gli direbbero che uscendo dalla caverna si ¢ guastato
gli occhi. Se proponesse di liberare qualcuno dei prigionieri e portarli all’esterno,
a vedere il mondo, allora sarebbe considerato pericoloso, pazzo, e rischierebbe
di essere ucciso dai suoi compagni. Cid nonostante, non potrebbe fare a meno
di onorare il suo compito, per aiutare la comunita, anche di fronte al pericolo
estremo.

] Il significato dell’allegoria La caverna rappresenta il mondo sensibile. Gli indivi-

dui che fissano la parete rappresentano 'umanita, incatenata dall'ignoranza. Le
statuette e gli oggetti sono gli enti del mondo sensibile, conoscibili attraverso la
credenza, e le loro ombre sono 'immagine superficiale del mondo sensibile, cono-
scibile attraverso la congettura.

La vita nella caverna ¢ metafora della condizione umana e della conoscenza del
mondo sensibile (doxa): crediamo di sapere, ma in realta percepiamo delle imitazio-
ni delle idee. Il mondo in superficie rappresenta I'iperuranio, I'unica dimensione di
cui si puo avere episteme.

Per avere conoscenza, dunque, ¢ necessario andare oltre I'esperienza sensibile.
Oggetti e animali fuori dalla caverna sono le idee, uniche entita di cui & possibile
avere conoscenza scientifica, e le loro immagini riflesse in acqua rappresentano
idee matematiche, conoscibili attraverso la ragione matematica. Come sappia-
mo, il Sole rappresenta l'idea del Bene, principio che rende tutto possibile col
suo calore e conoscibile con la sua luce: genera, nutre e rende visibile illumi-
nando.

Il compito del filosofo La condizione fuori dalla caverna rappresenta la liberazio-

ne dall’illusione e I'individuo che sale in superficie ¢ il filosofo. Scoprendo il Sole,
riconosce la realta delle idee, ma non gli ¢ sufficiente la consapevolezza di aver rag-
giunto un livello maggiore di conoscenza. Sente la missione di rendere I'umanita
partecipe del proprio sapere.

La filosofia ha una funzione sociale e politica e I'iperuranio non € un rifugio alter-
nativo al mondo sensibile. Riscendendo nella caverna, il filosofo non riesce piu a
vedere perché, essendosi concentrato sulla filosofia, si € disabituato al mondo che
per i suoi compagni € usuale. Le ultime immagini di questo passaggio della Repub-
blica sono le piu tragiche: la sorte del filosofo ¢ essere preso per folle, fino a correre
il rischio di perdere la vita come Socrate. L'umanita rinchiusa nella caverna rifiuta
la realta — come se fosse un’illusione - e accetta le ombre come reali: non riconosce
la forma di conoscenza del filosofo che ha episteme delle idee-valori che possono
portare alla costruzione di una societa giusta.

Questo ci mostra la frustrazione di Platone per la condizione in cui si trova -
una societa che disprezza i filosofi e attribuisce onori a chi crea illusioni con le
proprie parole — e del rispetto che sente verso il suo maestro, condannato per



IL PLATONE MATURO. OLTRE IL PENSIERO SOCRATICO 239

aver cercato di portare a termine la sua missione naturale: “illuminare” i suoi
concittadini.

Nlustrando l'esistenza di due tipi di essere (dualismo ontologico) e quindi di due
generi di conoscenza (dualismo gnoseologico), come abbiamo visto sopra, l'alle-
goria della caverna rappresenta la condizione umana e il compito della filosofia
in relazione a essa: la vita del filosofo deve essere dedicata alla liberazione dall’i-
gnoranza, propria e altrui. Con il riferimento alla sorte di Socrate, l'allegoria mette
in guardia sui rischi nell'intraprendere la strada del filosofo: sollevarsi dal mondo
sensibile a quello delle idee e poi volgersi di nuovo a quello sensibile.

| presupposti della conoscenza:
reminiscenza e immortalita dell’anima

Lo schiavo e il teorema di Pitagora Come possiamo “riconoscere” le idee, che
non sono nel mondo sensibile? Che cosa intende Platone quando usa la parola
noesis (‘intuizione’)? Possiamo rispondere a questi interrogativi leggendo il Menone,
il primo dialogo della maturita di Platone. In questa opera Socrate, protagonista,
illustra la sua tecnica maieutica [> cfr. Us, | e la mette in pratica per interroga-
re uno schiavo straniero di Menone, personaggio da cui il dialogo prende il nome.
Socrate propone allo schiavo — che non ha alcuna conoscenza della geometria, non
avendo mai studiato — un problema sulle proprieta del quadrato. Pur non avendo
conoscenze in ambito matematico, lo schiavo straniero capisce pero il greco, ha
competenze logiche di base e conosce alcune nozioni elementari quali “maggiore”
o “minore”. Grazie a questo esperimento maieutico, pur non sapendo che cosa sia
una diagonale e non avendo mai studiato il teorema di Pitagora, lo schiavo riesce
“operativamente” a intuire la soluzione del problema che si basa sul teorema stes-
so. Come ¢ possibile?

La reminiscenza Grazie alla reminiscenza (anamnesis), ovvero al ricordo. Prima
di essere abbinata a un individuo, infatti, per Platone 'anima si trova nell'iperura-
nio e conosce le idee. “Incarnandosi” in un corpo umano, pero, temporaneamente
le dimentica. La reminiscenza € il processo con cui ’anima recupera e riattiva
la conoscenza delle idee. Il processo si avvia attraverso uno stimolo, una sollecita-
zione come l'auto-riflessione o anche la discussione su un’esperienza (ad esempio,
la discussione tra Socrate e lo schiavo sul teorema di Pitagora).

Secondo Platone, quando crediamo di imparare qualcosa in realta la stiamo ricor- i B

dando perché, a livello inconsapevole, la nostra anima conosce gia quel qualcosa: Pl fhe cosa i(;\teg_de
atone quando dice

I'ha vista nell'iperuranio [>cfr. ANTOLOGIA, T4]. Lo schiavo del Menone conosce gia il cheqapprendere

teorema di Pitagora, anche se non & consapevole di conoscerlo, né I'na mai sentito  €duivale a ricordare?
nominare: nella sua anima c’é una verita, universale, come universali sono le idee.



U4 PLATONE. LO STATO GIUSTO, L'INDIVIDUO GIUSTO

La conoscenza é innata Cosi come abbiamo gia visto nel mito della nascita di
Amore, ciascuno di noi non possiede completamente la conoscenza della verita
(altrimenti non la cercherebbe), ma nemmeno la ignora del tutto (altrimenti non
riuscirebbe neanche a iniziare a cercarla).

Platone condivide quindi la tesi dell'innatismo, secondo la quale siamo gia in pos-
sesso della conoscenza, ancora prima di farne esperienza. A questa teoria si con-
trappone quella dell’empirismo [>cfr. U2, GLOSSARIO], prospettiva dei filosofi
che ritengono che la conoscenza sia generata dall’esperienza (nell’eta antica, tra i
principali sostenitori di questa posizione sono i filosofi delle scuole ellenistiche: > cfr.
ue). La posizione di Platone &, inoltre, completamente opposta a quella relativista:
anche in questo caso il filosofo prende le distanze dai sofisti, secondo i quali non
¢ possibile arrivare a una conoscenza oggettiva, definitiva, né possono esistere dei
principi etici validi in modo assoluto. Secondo Platone, la conoscenza ¢ assoluta e
i valori sono espressioni di idee.

Le prove della immortalita dell’anima Abbiamo appena visto che I'anima puo
recuperare le idee conosciute prima di essere abbinata a un corpo: questo significa
che la nostra anima esiste anche prima della nostra nascita. Platone affronta que-
sto tema nel Fedone e nella Repubblica. La condizione della conoscenza come
reminiscenza & I'immortalita dell’anima. Secondo Platone, I'anima non smette
di vivere nel momento in cui muore il corpo che la ospita. Il filosofo elenca alcuni
argomenti, alcune prove, a sostegno dell'immortalita dell’anima.

a. Prova dei contrari Tutto si genera dal proprio contrario, ad esempio il sonno
nasce dallo stato di veglia, la sensazione di calore nasce da quella del freddo, e
cosi via. Quindi la vita si genera dalla morte. Lo stesso accade all'anima che vive
di nuovo dopo che il corpo a cui era abbinata muore.

b. Prova della somiglianza Le idee sono eterne, quindi devono esistere anime che
possano riconoscerle, da sempre e per sempre. Affinché le idee possano essere
colte dall'anima, la natura di quest'ultima deve quindi essere simile a quella delle
idee, che come abbiamo visto sono eterne. Se 'anima morisse, allora significhe-
rebbe che appartiene al mondo sensibile ma, in questo caso, non potrebbe ricor-
dare attraverso il processo di reminiscenza. Dal momento che lo puo fare, signifi-
ca che appartiene all'iperuranio e pertanto & immortale ed eterna come le idee.

c. Prova della partecipazione Infine, in quanto soffio vitale, 'anima partecipa all’i-
dea della vita, quindi non puo partecipare dell'idea opposta, quella della morte.

La metempsicosi e il mito di Er Inoltre Platone condivide la credenza nella rein-
carnazione dell'anima (metempsychosis). Si tratta di una credenza orfica [>cfr. U2,
GLOSSARIO] attestata anche nella scuola pitagorica [>cfr. U2, ], dalla qua-

le il nostro filosofo la riprende. Secondo la dottrina della metempsicosi, 'anima

Innatismo Concezione di conoscenze che sono Relativismo Concezione ma solo relativo, perché
filosofica secondo la quindi precedenti a quelle  filosofica secondo la quale  la conoscenza stessa &
quale, sin dalla nascita, dell’esperienza sensibile. la conoscenza della realta condizionata dal soggetto.

I’individuo € in possesso non ha un valore oggettivo



IL PLATONE MATURO. OLTRE IL PENSIERO SOCRATICO

(psycheé: > cfr. LAPAROLAINLINGUA) ¢ immortale e si incarna piu volte, in diversi individui.
Prima di incarnarsi 'anima vive nel mondo delle idee, per questo — una volta abbina-
ta a un corpo - conserva remotamente la conoscenza delle idee. Platone lo spiega nel
decimo e ultimo libro della Repubblica, con il mito di Er [> cfr. ANTOLOGIA, T5].

Er ¢ un soldato che ¢ morto, ha visto l'oltretomba, ed ¢ tornato in vita per racconta-
re che tra una vita terrena dell'anima e 'altra trascorre un lungo periodo di tempo.
Dopo aver scelto in quale corpo reincarnarsi, le anime sono portate nella pianura
di Lete a bere al fiume Amelete, che produce oblio, ovvero fa dimenticare loro le
conoscenze di questa fase extra-corporea. Le anime che bevono moderatamente,
come quelle dei filosofi, avranno — nella vita terrena — piu facilita nel “riattivare” il
ricordo delle idee. Quelle che invece bevono in maniera eccessiva, le anime meno
sagge, nel mondo sensibile avranno molta piu difficolta a recuperare la conoscenza,
innata ma inconsapevole, delle idee attraverso la riflessione e la discussione.

A margine & importante sottolineare che nel mito di Er Platone racconta che é I'a-
nima a decidere a quale corpo essere abbinata. Le anime, in fila, si recano dalla
dea Lachesi per scegliere quale vita intraprendere nel nuovo ciclo di incarnazione.
Pertanto, per Platone, noi stessi siamo responsabili del nostro destino. Il filosofo
pensa che le persone possano scegliere di agire male: questa ¢ una delle grandi
differenze tra Platone e Socrate. Infatti per Socrate il male & assenza di bene: non
si sceglie il male consapevolmente, ma perché non si sa che & male [>cfr. U3, 1.

A questo proposito nel Fedone Platone afferma che la filosofia ¢ “preparazione alla
morte”: morire significa, per I'anima, il ritorno all'iperuranio, dove potra di nuovo
conoscere le idee. La vita dedicata alla filosofia ¢ dunque una preparazione a quel
momento.

PSYCHE — yvyi, ‘anima/mente’, sostantivo femminile

Quando leggiamo la parola “anima” in un
testo di Platone significa che in greco |l
filosofo ha usato la parola psyche. Come
possiamo facilmente intuire, dal momento
che il prefisso psico- si trova in italiano in
molte parole composte a noi familiari (psi-
cologia, psicoterapia, ecc.), psyche signi-
fica ‘mente’, oltre che ‘anima’.

Infatti ‘anima’ € una traduzione tradiziona-
le ma datata di psyche: in questo capitolo
leggiamo che, quando illustra la tripartizio-
ne dell’anima [> cft. U4, ], Platone de-
scrive il funzionamento di quella che oggi
chiamiamo appunto “mente” o anche, con
una parola ancora piu specifica, “psiche”:
ovvero I'insieme di alcune facolta umane
come la capacita di pensare, memorizza-
re, vivere conflitti interiori, provare deside-
ri ed emozioni, interpretare le sensazioni
corporee, eccetera.

D’altro canto, la traduzione tradizionale
di psycheé con ‘anima’ € corretta la dove
Platone rielabora la teoria della metempsi-
cosi; in questo caso I'oggetto della tratta-
zione e effettivamente qualcosa di simile
a cido che chiamiamo “anima” anche nel
linguaggio corrente contemporaneo, cioé
la componente umana immateriale, con-
trapposta alla corporeita: il principio vita-
le che anima — appunto — la nostra parte
materiale.

Quando leggiamo i testi classici dei Greci
e ci imbattiamo nella parola “anima” tenia-
mo sempre presente che il significato del
termine & piu ampio della sua traduzione
consueta: non € solo “anima” ma anche
“mente”, proprio perché gli antichi attribui-
vano all’anima alcune caratteristiche che
noi oggi ascriviamo alla psiche.

PAROLA
INLINGUA

241



U4 PLATONE. LO STATO GIUSTO, L'INDIVIDUO GIUSTO

Quali sono le tre
parti dell’anima?

La tripartizione
dell’anima

La divisione dell’anima La teoria sulla tripartizione dell'anima (psyché: > cfr.

LAPAROLAINLINGUA, p. 241) ¢ utile per comprendere la proposta politica della Repubbli-
ca e la definizione platonica di giustizia [>cfr. u4, ]. Secondo Platone, I'anima
individuale ¢ perennemente in preda a una specie di guerra civile. Puo accadere a
ciascuno di noi, ad esempio, di avere sete ma di decidere di non bere o di non bere
una determinata bevanda o di non bere in quel momento. La sete e il desiderio di
bere permangono, ma una qualche considerazione ci sconsiglia di assumere liqui-
di. Tale contrasto si puo spiegare, per Platone, con il fatto che I'anima é suddivisa
in parti diverse tra loro, e spesso in conflitto. Platone illustra questa divisione rap-
presentando come conviventi nell’anima tre soggetti diversi: un debole essere uma-
no, un feroce leone e un grande mostro dalle tante teste, ciascuna delle quali tira
in una direzione differente.

I1 debole essere umano rappresenta la ragione, che spinge verso conoscenza, verita
e bene. In posizione intermedia troviamo il leone, che rappresenta la parte animo-
sa, impulsiva, irascibile, aggressiva, reattiva e capace d'indignarsi. Infine, la com-
ponente piu grande ¢ la parte pulsionale, appetitiva o concupiscibile: il mostro.
Le numerose teste del mostro raffigurano istinti che possono essere contrastanti
tra loro: fame, sete, eccitazione sessuale, sonno, ecc., cioé bisogni corporei, non
desideri razionali. Questa parte dell'anima suscita anche il desiderio di disporre dei
mezzi per soddisfare questi impulsi (ad esempio, della ricchezza come strumento
per realizzare i propri appetiti). La parte animosa e quella pulsionale sono entrambe
irrazionali.

Platone non solo descrive come ¢ composta I'anima, ma ha anche un’idea di come
essa douvrebbe essere ordinata, per essere sana, giusta e internamente “riappa-
cificata”. La composizione dell'anima puo generare conflitti tra desideri originati
dalle sue parti. Questi conflitti possono essere evitati solo grazie alla guida della
componente piu piccola dell’anima, che sa orientare desideri e pulsioni verso un
fine razionale: la ragione deve dunque comandare le altre parti, opponendosi ai de-
sideri irrazionali o in contrasto tra loro. Per indicare questa condizione Platone usa
espressioni come “esser piu forte di sé€”, “avere il governo di sé”. La parte animosa ¢
irrazionale ma non negativa: € spirito di competizione e produce desideri legati alla
reputazione e all'affermazione in relazione ad altri. Secondo Platone, la componente
animosa € piu nobile rispetto a quella pulsionale, che ¢ invece la piu vile delle tre.

L’anima come biga volante In un altro dialogo della maturita, il Fedro, il filosofo

illustra queste dinamiche attraverso il mito della biga alata. Platone descrive I'a-
nima come una biga (ossia un carro) volante condotta da un auriga, il guidatore,
e trainata da due cavalli. Uno ¢ bello - dritto, snello, con collo alto, profilo nobile,
pelo bianco e occhi neri - docile € mansueto: non serve la frusta per comandarlo.
L’altro € brutto — tozzo, con collo corto, profilo rozzo, mantello nero e occhi iniettati



IL PLATONE MATURO. OLTRE IL PENSIERO SOCRATICO

di sangue -, ribelle, insolente e indif-
ferente alle frustate dell’auriga: «Di
qui consegue che, nel nostro caso, il
compito di tal guida ¢ davvero diffi-
cile e penoso» afferma Platone [>cfr.
ANTOLOGIA, Té6].

Lauriga e i due cavalli Lauriga
rappresenta la ragione, il cavallo bel-
lo e bianco la parte animosa e il ca-
vallo brutto e nero quella pulsionale.
L’auriga non possiede la forza fisica
sufficiente a muovere la biga da solo;
quindi, si sforza di guidare i cavalli

verso la meta razionale, I'iperuranio. La ragione ha pertanto il compito di orientare = Edmond
Lechevallier-
Chevignard

co ¢ la parte animosa: forte e, se allenata correttamente, docile e disposta a farsi  Le ali dell’anima

illustrazione da
guidare dall’'auriga verso la destinazione individuata razionalmente. Rappresenta <[<Magasin Pittoresque»,

le passioni, di guidare gli istinti e asservirli a uno scopo razionale. Il cavallo bian-

la forza dell'anima, il “braccio” della mente, I'energia fisica che, per non diventare  aprile 1856]
pericolosa, deve essere usata per i fini della ragione. Il cavallo nero ¢ invece la parte
pulsionale, che non vuole lasciarsi guidare: tira in direzione opposta all’altro caval-

lo, verso il basso, verso i bisogni materiali.

I due cavalli sono in conflitto tra loro: ci6 significa che in ciascuno di noi ci sono
passioni che possono essere in contrasto. Platone scrive che guidare il carro € diffi-
cile e penoso: per condurlo, € necessario che I'auriga frusti il cavallo cattivo al fine
di contrastarne il suo istinto di galoppare verso le passioni malvagie e che, per tutta
la vita, curi il cavallo buono allenandolo a rincorrere le passioni generose.

L’anima e i tipi umani 1l comportamento di ogni individuo risulta dal rapporto
tra le parti dell’anima. La mente funziona al meglio soltanto quando le tre parti
collaborano armoniosamente, sotto la guida di quella razionale, cioé quando i due
cavalli galoppano nella stessa direzione, individuata dall’auriga: le idee e il loro
saggio uso nella societa. Non sempre questo accade (anzi, secondo Platone, € una
condizione che si verifica raramente): secondo il prevalere di ciascuna delle parti si
avranno diversi tipi umani, ovvero l'individuo razionale, 'animoso ¢ il pulsionale.
Ciascuno di questi tipi, in cui prevale uno dei tre caratteri, pud essere piti 0 meno
moderato, pud avere piu o meno “la testa a posto”. Se i tipi umani sono moderati,
ciascun gruppo € caratterizzato da una specifica virtu: il razionale € sapiente e
saggio ¢ I'animoso ¢ coraggioso. L'individuo pulsionale non ha una sua virta
esclusiva: il pulsionale puo essere temperante, cioé¢ consapevole che bisogna la-
sciarsi guidare dalla ragione e che i desideri dovrebbero essere contenuti e orientati
dalla ragione. La temperanza € una virtu per tutti i tipi umani, che ritroveremo nel
prossimo capitolo.



foaa | U4 PLATONE. LO STATO GIUSTO, LINDIVIDUO GIUSTO

ALFABETO
ESTETICO

Bellezza

«E vero principe che una volta avete detto che “la bellezza salvera il mondo™? Si-
gnori», prese a gridare a tutti, «l principe afferma che la bellezza salvera il mondo!
ed io affermo che idee cosi frivole sono dovute al fatto che in questo momento
egli € innamorato. Signori, il principe € innamorato, non appena ¢ arrivato, me
ne sono subito convinto. Non arrossite principe, mi impietosite. Quale bellezza
salvera il mondo?» [F. Dostoevskij, L'ldiota, 1869]

Nel romanzo del grande scrittore russo Fédor Dostoevskij (1821-1881)

L’Idiota il giovane tormentato Ippolit si rivolge al principe MiSkin con

le parole citate, la cui fortuna & andata ben oltre la pur ragguardevole

fama di questo notevole classico della letteratura mondiale. Infatti, la

frase «a bellezza salvera il mondo» viene spesso ripetuta per soste-

nere che la bellezza ¢ un valore fondamentale della realta e della vita.

Cio che generalmente si dimentica € che la frase viene posta in termi-

ni interrogativi nel nostro romanzo d’origine. La bellezza salvera vera-

mente il mondo oppure qualcosa di cosi frivolo pud crederlo solamente

una persona innamorata, come dice Ippolit? E inoltre di “quale bellezza”

stiamo parlando? Che cosa significa bellezza? Nel porre queste domande,

Dostoevskij imposta la questione della bellezza filosoficamente: tutti abbiamo

1. in testa una certa idea di che cosa sia bello e che cosa non lo sia, e tutti in certi
Fédor M. . . . . s s

Dostoevskij, 1870 momenti della nostra vita diamo importanza alla bellezza, ma tutt’altra cosa € in-

ca. terrogarsi su che cosa sia bello davvero e su perché la bellezza sia effettivamente

cosi importante.

Il bello é cio che piace Non c’é giorno in cui non usiamo la parola “bello” in qual-
che modo. Possiamo applicare questo aggettivo pitt 0 meno a qualsiasi contesto.
Ci svegliamo al mattino, apriamo le tende della camera da letto e verifichiamo se
sia una bella giornata o no, sottintendendo che se c’¢ il Sole il tempo “é bello”. La
nostra lingua in questo caso sottolinea un legame tra la bellezza e la luce del Sole:
¢ bello il giorno, perché possiamo orientarci con sicurezza, sentirci sicuri all’aperto,
riconoscere le cose con familiarita e confidenza. Ed ¢ bella una notte stellata, dal
firmamento pulito e luminoso, nella quale siamo accompagnati verso un riposo
sereno. Diciamo anche che una giornata € stata bella se ci sentiamo felici di come
si € svolta, delle attivita che abbiamo compiuto, dei risultati che abbiamo conse-
guito e degli incontri che abbiamo avuto. Egualmente sono belli i sogni dai quali ci
dispiace doverci svegliare: la nostra lingua preserva in questi esempi una relazione
tra il bello e cid che sentiamo come buono, giusto, ben riuscito, fatto bene e con



C 3 1L PLATONE MATURO. OLTRE IL PENSIERO SOCRATICO

{2451

successo. Bellezza € poi un termine che si utilizza normalmente per parlare delle
qualita estetiche delle cose, dei luoghi e delle persone. Una qualita estetica € una
proprieta delle cose, dei luoghi e delle persone che puo piacerci o dispiacerci per
come appare ai nostri sensi: la vista, 1'udito, il tatto, il gusto e I'olfatto. Tipicamente,
il bello € la qualita estetica che ci piace. E generalmente tendiamo a riconoscere la
qualita della bellezza in moltissime cose di natura: la volta celeste, il mare calmo e
sconfinato, un fiore, un paesaggio.

La bellezza e frutto di tecnica e di pratica Ma c’¢é un altro aspetto da conside-
rare sulla bellezza: talvolta vogliamo presentarci bene anche per essere apprezzati
dagli altri; vogliamo scrivere un bel saggio anche perché venga letto con gusto da
chi lo dovra leggere; vogliamo giocare una bella partita di calcio perché vogliamo
che gli spettatori dicano che noi giocatori siamo stati bravi a condurre un bel gioco.
Questi esempi danno la misura del fatto che essere belli, fare una bella cosa o com-
piere un bel gesto € anche questione di sforzo, impegno e fatica. In questo senso,
la bellezza non ¢ intesa come una qualita innata ma come un prodotto dell’arte,
se intendiamo l'arte come la intendevano i Greci, ossia una pratica e una tecnica
(la parola greca per dire arte ¢ téchne) attraverso la quale realizzare oggetti (come
i dipinti), azioni (come le performance teatrali) o discorsi (come le arringhe degli
oratori) ben fatti, capaci di convincere e sedurre le persone.

2.
Alfred Sisley

La barca durante
linondazione a
Port-Marly, 1876
[Musée d’Orsay, Parigi]
La bellezza artistica
di un quadro

di paesaggio,

come questo del
pittore inglese
impressionista
Alfred Sisley, pud
trarre in inganno.

La tela, infatti, che
pure trasmette un
senso di quiete e
serenita, rappresenta
gli effetti di un
evento drammatico
che nessuno mai
penserebbe di
definire “bello”:
I’esondazione del
fiume Senna, nella
primavera del

1874, le cui acque
invasero il villaggio
di Marly-le-Roi,
sommergendolo
parzialmente.



foug | U4 PLATONE. LO STATO GIUSTO, LINDIVIDUO GIUSTO

Il bello é inseparabile dal bene Analizzando questo lungo elenco di esempi, la
domanda che emerge con piu forza é se la bellezza sia una qualita che appartiene
alle cose oppure agli occhi di chi le guarda. Nella nostra epoca si ¢ per lo piul ten-
tati di pensare che la bellezza sia qualcosa di soggettivo e personale, che dipende
dallo sguardo e dal vissuto di ognuno di noi: come dice il proverbio, non ¢ bello

3. cio che € bello, ma € bello cio che piace. Nel mondo antico, invece, la bellezza

___Policleto era tutt'altro che soggettiva. Per i Greci il bello ¢ la manifestazione sensibile
Doriforo, copia . e . . . . . .

romana da un del bene. Questa idea ¢ piu antica della nascita della filosofia: la incontriamo

°rigg:€:‘|gg"4gg°:g’ gia nell'Illiade, dove I'eroe ¢ tale in quanto contemporaneamente & bello (kalos) e

[Museo Archeologico buono (agathods): i due aggettivi formano nell’epica classica una coppia indisso-

Nazionale, Napoli] lubile. Attenzione: l'espressione “bello e buono”, in questo contesto, significa

‘valoroso, coraggioso, virtuoso’: la bellezza non ¢ un valore puramente este-

tico, come sembrerebbe trapelare dalla versione hollywoodiana dell’Iliade (il

film Troy del 2004, in cui un giovane Brad Pitt, sex symbol della contempo-

ranea industria cinematografica, interpreta Achille), bensi la manifestazione
visibile del valore dell’eroe.

Il bello & un’idea universale e oggettiva Questa concezione

che considera la bellezza come qualcosa di non soggettivo e come la

manifestazione visibile del bene & fortemente radicata nel mon-

do greco, e portata a concetto dalla filosofia e in particolare da

quella di Platone. Secondo Platone, infatti, il bello & universale

(dunque non € un prodotto, una pratica, una techne): la bellez-

za ¢ un’idea delle piu pure, essendo 'immagine del bene stesso

che alimenta e nutre attraverso la sua luce tutte le altre [» cfr. va,

c3.4], come un sole — ecco forse spiegato il segreto nascosto dietro

I'espressione ancora comune ai giorni nostri di una giornata di sole come

una bella giornata. Secondo quanto dichiarato dalla sacerdotessa Diotima

nel dialogo platonico Simposio, per raggiungere l'idea del bello occorre

partire, certo, dalla soddisfazione che proviamo dalla contemplazione dei

corpi belli; ¢ perd presto necessario superare questo stadio preliminare

della considerazione della bellezza per rendersi conto che la vera bellezza

¢ nell'anima, visibile anche per i segni che la bella interiorita produce

sotto forma di grazia, eleganza, virtu. Di qui si capira che la bellezza &

nelle attivita umane: le leggi, i discorsi, le conoscenze sono belle; e infine,

come salendo una gradinata, si giunge alla vetta, I'idea del bello nella sua

purezza, che é a fondamento di ogni altra bellezza e che, per dirla con Do-
stoevskij, ci puod salvare dai mali e dalle brutture del mondo.

Lideale di bellezza nell’arte greca Limmagine della bellezza ma-
schile e femminile del mondo greco, che ci arriva dai capolavori della
scultura greca classica, riflette questa concezione. E il caso del Dori-
Joro di Policleto (fig. 3), grande bronzista della Grecia classica attivo

fra il 465 e il 420 a.C., di cui possiamo apprezzare una copia mar-



C 3 1L PLATONE MATURO. OLTRE IL PENSIERO SOCRATICO

P 4.

1 Policleto

Il Doriforo presenta una posa, detta “ancata”,
con il peso del corpo sostenuto dalla gamba
destra, che quindi & portante, e la sinistra
flessa e indietreggiata, quindi scarica;

il fianco destro risulta cosi alzato e, per
compensazione, la spalla destra & abbassata;
3 il volto & lievemente ruotato verso la propria
destra e appena inclinato. Questi opposti
rilassamenti o adattamenti delle braccia,

4
5
6
7

5.

Mirone

8 Discobolo, copia romana da un

originale in bronzo del 455 a.C. ca.

& [Museo Nazionale Romano, Roma]

morea romana. La statua rappresenta il corpo nudo,
eretto e perfettamente proporzionato di un campione
della corsa armata, una disciplina atletica in cui si
doveva correre armati di lancia e scudo. La perfetta
simmetria e armonia del corpo riflette la disciplina in-
teriore che un atleta deve raggiungere per arrivare a
risultati significativi. Lo stesso vale per il Discobolo di
Mirone (fig. 5), bronzista greco attivo fra il 480 e il 440
a.C., di cui oggi possiamo ammirare la copia romana in
marmo dell’'originale bronzeo, copia risalente al 455 a.C.
Anche in questo caso, la perfezione del corpo maschile

¢ espressiva di una disciplina, di un’eleganza nel-

la postura, di una grazia nel movimento dell’atleta
rappresentato sul punto di lanciare il disco. Non c’¢

un gusto dell’estetica per l'estetica: al contrario,

la bellezza € I'immagine visibile di valori etici

quali la disciplina, il valore, ma anche di capa-

cita tecniche, in senso lato artistiche, presenti

in tutti gli sport. Potremmo dire che si tratta di

una bellezza non fine a sé stessa, ma riflesso,

o simbolo di qualcos’altro.

| rapporti proporzionali nel Doriforo di

i 2471

delle spalle, della testa, definiti nel loro
insieme “ponderazione”, si traducono in una
posa di equilibrio, capace di smorzare ogni
tensione. La statua, inoltre, presenta rapporti
proporzionali armonici fra le sue parti, secondo
un sistema di multipli e sottomultipli: Ia testa
¢ 1/8 del corpo, il busto & pari a tre parti, le
gambe a quattro. Questi espedienti artistici,
uniti all’espressione pacata e meditativa

del volto, intendono trasmettere un senso di
equilibrio che € insieme esteriore e interiore,
secondo il principio del “bello e buono”.



{oag | U4 PLATONE. LO STATO GIUSTO, LINDIVIDUO GIUSTO

La bellezza tra mito e filosofia Il valore simbolico della bellezza & profonda-
mente presente anche nella rappresentazione del corpo femminile.

L'Afrodite di Milo (fig. 6) - piu comunemente nota come Venere di
Milo —, ¢ forse la scultura greca pit famosa di tutti i tempi, nonché stra-
ordinario modello di bellezza femminile, risalente al 130-120 a.C. An-
che in questo caso la bellezza ¢ messa al servizio del significato
simbolico della figura rappresentata: si tratta di Afrodite,
dea della bellezza, dell’amore e della fertilita che, secondo
il mito, & nata dalle spume del mare e tiene unito il mondo

grazie alla potenza della bellezza.

L’'esistenza stessa di una divinita espressione esplicita del-
la bellezza e dell’amore da il senso della profondita della
concezione del bello nella cultura e nel mito greco e ne ri-
chiama un altro aspetto: la bellezza non solo é I'espressio-
ne sensibile di ci6 che & buono, valoroso, valido sul piano
tecnico e artistico, ma ¢ anche la manifestazione dell'in-
timo ordine che tiene unita tutta la realta organizzan-
dola in un cosmo (kosmos, parola che, come sappiamo,
in greco vuol dire proprio ‘ordine’ e ‘universo ordinato’)
dotato di senso e finalita.

I1 passaggio dal caos dell’'origine dei tempi all'ordine di
Zeus e degli déi dell’'Olimpo di cui parla il mito ¢ anche
un passaggio dalla bruttezza e dall’oscurita dell’origine
all'ordine, alla giustizia e alla bellezza del cosmo razionale.
Le divinita olimpiche sono complessivamente belle (e sono
rappresentate dalla scultura degli antichi secondo pro-
porzione, simmetria e armonia) perché hanno sconfitto il
caos, il disordine e il brutto che stava alle loro spalle. I
valori di armonia, simmetria e proporzione che carat-
terizzano il bello classico vanno comunque ben oltre
I'arte scultorea.

6.
Alessandro di Antiochia
Afrodite di Milo, 130-120 a.C.
[Musée du Louvre, Parigi]



C 3 IL PLATONE MATURO. OLTRE IL PENSIERO SOCRATICO {04 |

Aristotele ritiene che il bello delle opere teatrali, sia tragiche sia comiche, scaturisce
dall’applicazione di regole matematiche volte a regolare il ritmo delle scene in modo
armonico e razionale. Questa enfasi sulle regole e sui “canoni” della resa artistica,
tanto nelle arti figurative quanto in quelle performative, avra grande fortuna e giun-
gera, tra mille peripezie, fino a noi.

La bellezza salvera il mondo? All'origine della filosofia, dunque, la bellezza ¢ una
relazione che unisce tutte le cose in un unico grande disegno razionale, il Logos
[>cfr.u1, c1.2 GLOSSARIO], che dispone il Kosmos in un gioco infinito di regolarita, ri-
mandi, analogie e interazioni armoniche. Siamo molto lontani da un contesto quale
quello moderno, nel quale la bellezza ¢ per lo pit1 considerata come una preferenza
individuale o come uno standard estetico astratto, spesso imposto dal mercato,
dalla pubblicita, dal make up, dal design paesaggistico o da altre forme di confe-
zionamento del gusto di cui non sempre, come consumatori, siamo consapevoli.
Se ci sia qualche cosa da recuperare in quest’antica idea di bellezza presente nella
nostra tradizione ¢ difficile dirlo. Sappiamo pero sin troppo bene quanto possa far
soffrire, generare ansia o stress il perseguire modelli di bellezza estrinseci e fini a
sé stessi, sconnessi da qualsiasi valore morale o significato ulteriore, solo per il
raggiungimento di qualche standard fissato da altri. Non ¢ troppo tardi per chie-
derci ancora che cosa significa “bello” per noi e quale bellezza possa effettivamente
salvare il nostro mondo dalla rovina.

PENSARE AD ARTE

1. Con l'aiuto del docente formate piccoli gruppi di la-
voro e svolgete le seguenti attivita:

e partendo dal contenuto del proverbio popolare “non &
bello cio che ¢ bello, ma & bello cid che piace” i membri
del gruppo n. 1 dovranno confrontarsi e trovare validi
argomenti a favore della tesi che il bello & una qualita
estetica soggettiva che noi attribuiamo a cose, perso-
ne, luoghi (“bello & cid che piace”);

¢ i componenti del gruppo n. 2 dovranno invece discu-
tere e sostenere la tesi che il bello &€ una qualita estetica
oggettiva e universale che tiene unite tutte le cose (“il
bello & bello per tutti”);

RIFLESSIONE PERSONALE E DI GRUPPO

* i membri del gruppo n. 3 avranno il compito di ela-
borare una sintesi delle due tesi opposte, proponendo
una visione in grado di valorizzare e armonizzare gli ele-
menti piu convincenti delle argomentazioni sostenute
dal gruppo n. 1 e dal gruppo n. 2;

e infine, i gruppi n. 1 e n. 2, dopo una rapida discussio-
ne interna, dovranno decidere se approvare o meno la
sintesi tentata dal gruppo n. 3, motivando la loro deci-
sione.



158 U3 ALLA RICERCA DELLESSERE UMANO. I SOFISTI E SOCRATE

£ poLEoLIS Obbedienza

e disobbedienza

alla legge

tra Antigone e Socrate

EDUCAZIONE Le tragedie greche sono dense di questioni ancora attuali a cui non é facile dare
CIVICA risposta. Leggiamo ’Antigone di Sofocle (drammaturgo ateniese, pili anziano e con-
temporaneo di Socrate), tragedia in cui Eteocle e Polinice, fratelli della protagonista,
si uccidono a vicenda per conquistare il trono. Creonte, re di Tebe e zio di Antigone,
proibisce di seppellire Polinice, colpevole di essersi alleato con Argo, citta nemica.
Contravvenendo alla legge, ma rispettando le tradizioni, Antigone seppellisce il fratel-
lo. Viene pero scoperta e condannata a essere murata viva. Il suo fidanzato Emone,
figlio di Creonte, prova a salvarla aprendo la grotta in cui ¢ stata rinchiusa, ma la
trova ormai morta e si toglie la vita. La notizia giunge a Euridice, sua madre, che a
sua volta si suicida lasciando Creonte, suo marito, a disperarsi per le conseguenze
delle proprie scelte.

Lo scontro tra Antigone e Creonte esemplifica questo dilemma: & giusto disobbe-
dire a leggi considerate ingiuste? Il conflitto che si crea ¢ tra principio di legalita
(in greco, nominon), secondo cui bisogna rispettare le leggi, e giustizia (dikaiosyne,
‘giustizia in senso morale’), secondo cui bisogna conformarsi ai valori morali, anche
se entrano in contrasto con le leggi.

Antigone contravviene alla legge umana poiché ritiene che esista una legge su-
periore, divina, che impone di seppellire i morti. Quindi le leggi dello Stato devono
sottostare a quelle divine: nel caso in cui ci sia un conflitto, le leggi divine sono
superiori e vanno rispettate, anche se cio comporta disobbedire alle leggi umane.
Leggiamo qualche estratto del dialogo:

Creonte (Ad Antigone) Dico a te, si a te che abbassi il capo: neghi o ammetti di
aver compiuto il fatto?

Anticone Si, sono stata io, non lo nego.

Creonte [...] Quanto a te, dimmi semplicemente, e senza giri di frase: conoscevi
I'editto, che vietava proprio cio che hai fatto?

Anticone Si, lo conoscevo. E come potevo ignorarlo? Era pubblico.

Creonte Eppure hai osato trasgredire la norma?

Anticone Si, perché questo editto non Zeus proclamo per me, né Dike, che abita
con gli dei sotterranei. No, essi non hanno sancito per gli uomini queste leggi; né
avrei attribuito ai tuoi proclami tanta forza che un mortale potesse violare le leggi
non scritte, incrollabili, degli dei, che non sa oggi né da ieri, ma da sempre sono in
vita, né alcuno sa quando vennero alla luce. Io non potevo, per paura di un uomo
arrogante, attirarmi il castigo degli dei. Sapevo bene - cosa credi? — che la morte
mi attende, anche senza i tuoi editti. Ma se devo morire prima del tempo, io lo
dichiaro un guadagno: chi, come me, vive immerso in tanti dolori, non ricava forse
un guadagno a morire? Affrontare questa fine € quindi per me un dolore da nulla;



C 2 SOCRATE, LA FILOSOFIA COME DIALOGO

{1591

dolore avrei sofferto, invece, se avessi lasciato insepolto il corpo di un figlio di mia
madre; ma di questa mia sorte dolore non ho. E se ti sembra che mi comporto
come una pazza, forse € pazzo chi di pazzia mi accusa. [Sofocle, Antigone, vv. 440-470]

La posizione di Socrate e opposta Il filosofo ateniese viene condannato a morte,
potrebbe fuggire ed evitare la pena, pero si rifiuta di farlo poiché significherebbe di-
sobbedire alla legge, benché sia una legge ingiusta. Questa posizione ¢ espressa nel
Critone, dialogo platonico in cui Critone, amico e allievo di Socrate, lo esorta a fug-
gire dalla prigione per evitare la condanna. Per mostrare perché sarebbe sbagliato
fuggire e disobbedire alle norme, Socrate immagina che le Leggi, personificate, gli
ricordino lI'importanza della fedelta alla propria citta:

Socrate [...] Bisogna vedere se sia giusto che io tenti di uscire di qui pur contro il
volere degli Ateniesi, o se non sia giusto. [...] Muovi dunque di qui e drizza bene la
mente. Se io me ne vado via da questo carcere contro il volere della citta, faccio io
male a qualcuno, e precisamente a chi meno si dovrebbe, o0 no? Ancora: restiamo
fermi in quei principi che riconoscemmo insieme essere giusti [...]. Considera la
cosa da questo lato. Se, mentre noi siamo sul punto... si, di svignarcela di qui, o
come altrimenti tu voglia dire, ci venissero incontro le leggi e la citta tutta quanta,
e ci si fermassero innanzi e ci domandassero: “Dimmi, Socrate, che cosa hai in
mente di fare? non mediti forse, con codesta azione a cui ti accingi, di distrugge-
re noi, cioé le leggi, e con noi tutta insieme la citta, per quanto sta in te? o credi
possa vivere tuttavia e non essere sovvertita da cima a fondo quella citta in cui le
sentenze pronunciate non hanno valore, e anzi, da privati cittadini, sono fatte vane
e distrutte?”, — che cosa risponderemo noi, o Critone, a queste e ad altre simili pa-
role? Perché molte se ne potrebbero dire, massimamente se uno ¢ oratore, in difesa
di questa legge che noi avremmo violata, la quale esige che le sentenze una volta
pronunciate abbiano esecuzione. O forse risponderemo loro che la citta commise
contro noi ingiustizia e non sentenzio rettamente? Questo risponderemo, o che
altro? [Platone, Critone, 48c-50c]

Ecco che cosa sostiene Socrate: se non si rispettassero piu le leggi, la societa crolle-
rebbe e cosi anche I'essere umano, che si realizza pienamente solo all'interno della
collettivita.

PRATICANDO LA DEMOCRAZIA

1. Mettiti nei panni di Socrate: tu che cosa avresti fatto?
Avresti ascoltato Critone e accettato di fuggire oppure sare-
sti rimasto fedele alle leggi accettando la condanna? Discu-
tine in classe provando a vedere chi si sarebbe comportato
come Socrate e chi no, dividetevi in due gruppi e provate
ad argomentare le vostre posizioni.

2. In quali casi faresti come Antigone, disobbedendo a
un’autorita (genitore, insegnante, ecc.)? E in quali come
Socrate, obbedendo a un comando anche se lo consideri
ingiusto? Trova degli esempi nella vita quotidiana (familiare,
scolastica, sportiva).

3. Riguardo alla figura di Antigone, proviamo a moder-
nizzare la sua vicenda. Un esempio € quello di Rosa Parks,
una donna afroamericana diventata icona della lotta per i
diritti civili per essersi rifiutata nel 1955 di cedere il posto
sull’autobus a un bianco negli Stati Uniti della segregazione
razziale. L'autista ha fermato il bus e ha chiamato la polizia.
Alcuni passeggeri si sono schierati con Rosa Parks e al-
tri con le forze dell’ordine. E voi come vi sareste schierati?
Dopo aver fatto una ricerca su Rosa Parks, divisi in due
gruppi discutetene in classe, adducendo le vostre ragioni a
favore di Rosa Parks o delle forze dell’ordine.



U3 ALLA RICERCA DELL’ESSERE UMANO. I SOFISTI E SOCRATE

FILOSOFI
A DUELLO

N

s“~.

EDUCAZIONE

CIv

CA

vs SOCRATE

Uno dei temi al centro della riflessione dei sofisti e di Socrate ¢ 'educazione e in
particolare il ruolo che i maestri e gli educatori svolgono nei confronti dei loro allie-
vi. Da questo punto di vista, le novita introdotte da questi pensatori suscitano un
dibattito notevole nella societa del tempo: basti pensare al fatto che una delle ac-
cuse rivolte a Socrate durante il processo € proprio di corrompere i giovani, quindi
di essere un cattivo maestro. Nel dialogo intitolato Protagora, Platone descrive un
confronto tra Socrate e il sofista di Abdera proprio riguardo al tipo di insegnamento
impartito da quest’ultimo ai giovani:

Comincero, Protagora, come prima, col dirti lo scopo per cui sono venu-
to. Ippocrate, qui presente, ha un gran desiderio di entrare in rapporto con te e
dice che sarebbe felice di sentire quale profitto gli verra dal tuo insegnamento.
Questo & cio che avevo da dire.
E Protagora allora: — Giovanotto, se tu mi frequenti ti accadra fin dal primo giorno
che entrerai in rapporto con me di tornartene a casa divenuto migliore e lo stesso
il giorno dopo, e cosi, di giorno in giorno, di progredire verso il meglio. [...] L'og-
getto del mio insegnamento consiste nel sapersi condurre con senno, cosi nelle
faccende domestiche, tanto da amministrare nel modo migliore la propria casa,
come nelle faccende pubbliche, tanto da essere perfettamente capace di trattare
e discutere le cose dello stato.
— Se ho ben capito, dissi, quello che vuoi dire, mi sembra che tu parli dell’arte
politica e che ti proponi di formare buoni cittadini. [Platone, Protagora, 318a-319a]

Protagora ha dunque come obiettivo quello di insegnare a discutere efficace-

mente e a prevalere nelle discussioni mostrandosi capace di argomentare una
tesi in ogni circostanza. Rispetto a cio, Socrate sottolinea piu volte la propria distan-
za dalla sofistica: da un lato non ha mai accettato denaro o compensi per il proprio
insegnamento, come dimostra il fatto di aver vissuto in poverta, dall’altro ha come
solo scopo un’educazione in grado di rendere i propri interlocutori piu virtuosi, ca-
paci cioé di occuparsi della propria anima. In questo passo dell’Apologia di Socrate
Platone riporta la difesa di Socrate contro chi lo accusa di corrompere i giovani:

Socrate E che si dia il caso che un tale uomo dato dal dio in dono alla Citta sia
proprio io, potrete capirlo anche da questo: infatti, non pare cosa umana che io
abbia trascurato tutti i miei affari, sopportando ormai da tanti anni che vengano
lasciati da parte i miei interessi, per occuparmi, invece, sempre dei vostri, fre-
quentando in privato ciascuno di voi come un padre o un fratello maggiore, al fine
di convincervi a prendervi cura della virtu. [...]



C 2 SOCRATE, LA FILOSOFIA COME DIALOGO

{161}

11 testimone atto a provare che io dico il vero, ve lo porto invece io: la mia pover-
ta! [Platone, Apologia di Socrate, 31a-c]

Un altro elemento di disaccordo tra i sofisti e Socrate riguarda il modo in cui si
concepisce il discorso, la forma ritenuta piu efficace. Mentre i sofisti sono abili nei
discorsi lunghi, in cui emerge la loro capacita retorica, Socrate predilige i discorsi
brevi, composti da domande e risposte serrate:

Socrate Protagora, esclamai, ho la disgrazia d’essere un poco smemorato, € se
uno mi parla a lungo, mi dimentico quale sia 'argomento del discorso. E allora,
per esempio, come nel caso che fossi un po’ sordo, volendo discutere con me ri-
terresti di dover parlare piu forte che con gli altri, cosi ora, essendoti incontrato
con uno smemorato, spezzami le risposte e abbreviale, se ho da tenerti dietro.
[Platone, Protagora, 334c-d]

Un’ulteriore differenza tra le due concezioni riguarda la verita e il metodo per rag-
giungerla. Per i sofisti non esiste un'unica verita, e dunque l'abilita retorica per-
mette di argomentare a favore della posizione piu utile per la comunita. 11 buon
insegnante trasmette ai suoi allievi un metodo capace di vincere le sfide dialettiche
con i propri avversari, e di padroneggiare I'arte retorica. In questo passo Gorgia
spiega il potere legato alla capacita di persuadere gli altri:

Socrate In che consiste cio che tu sostieni essere il bene maggiore per I'uomo, e
di cui dichiari d’essere artefice?

Gorea E veramente il bene piu grande, Socrate, e, ad un tempo, causa di liberta
per gli uomini, e, insieme, di dominio sugli altri nella propria citta.

SocraTe Si, ma che vuoi dire?

Goraia Intendo la capacita di persuadere, mediante discorsi, in tribunale i giu-
dici, nel buleuterio i consiglieri, nell’assemblea i cittadini riuniti, e cosi in ogni
altra riunione che abbia un carattere politico. Possedendo una tale capacita
farai tuo schiavo il medico, farai tuo schiavo il maestro di ginnastica, mentre
chiaro risultera che quel tal uomo d’affari riuscira ad accumulare ricchezze non
per sé, ma per gli altri, per te che sai parlare e persuadere la massa. [Platone,
Gorgia, 452d-¢]

Secondo Socrate, invece, la filosofia mira alla ricerca della verita attraverso un
dialogo costruttivo. Il confronto con gli altri non punta sull’abilita argomentativa,
ma sulla confutazione delle false credenze e la ricerca delle definizioni ritenute ac-
cettabili da tutti gli interlocutori:

Socrate Tutti, io credo, dobbiamo essere animati dal desiderio di vincerci I'un
I'altro nel sapere dove sia il vero e dove il falso nell'argomento che stiamo discu-
tendo, ché bene comune ¢ per tutti giungere a questo nella maniera piu chiara
possibile. Io dunque seguitero a esporre il mio punto di vista; ma se a qualcuno
di voi sembra che io conceda a me stesso quel che non €, deve interrompermi e



U3 ALLA RICERCA DELL’ESSERE UMANO. I SOFISTI E SOCRATE

162

confutarmi. Oh si, perché quello che dico non lo dico perché gia so, ma io cerco,
e cerco insieme a voi, per cui se il contraddittore sembrera dire cosa giusta, saro
il primo ad essere d’accordo con lui. [Platone, Gorgia, 505e-5064a]

Il dialogo socratico mira a far si che ciascuno possa “partorire”, generare da sé la
verita: per questo Socrate definisce sé stesso “ostetrico” e il suo metodo “maieutico™:

Socrate La mia arte di ostetrico possiede tutte le altre caratteristiche che compe-
tono alle levatrici, ma ne differisce per il fatto che fa da levatrice agli uomini e non
alle donne, e che si applica alle loro anime partorienti, e non ai corpi. E questo c’¢
di assolutamente grande nella mia arte: I'essere capace di mettere alla prova in
ogni modo se il pensiero del giovane partorisce un fantasma ed una falsita, oppure
un che di vitale e di vero. Poiché questo, almeno, € comune a me e alle levatrici:
non posso generare sapienza. [...] Ma di quelli che mi frequentano, alcuni appaiono
dapprima ignoranti, ed anche molto, ma poi tutti, continuando a frequentarmi,
almeno quelli ai quali il dio lo conceda, fanno progressi cosi straordinari, che se ne
rendono conto essi stessi, ed anche gli altri. E questo & chiaro: da me non hanno
mai imparato nulla, ma sono loro che, da sé stessi, scoprono e generano molte
belle cose. [Platone, Teeteto, 150b-d]

Possiamo dire che come maestro Socrate conduce i suoi allievi a una cresci-
ta personale non imponendo loro dei contenuti, ma portandoli gradualmente
a prendere consapevolezza dell'illusorieta del loro presunto sapere e a genera-
re da soli, a trovare da sé stessi la verita. L’educazione per Socrate ¢ sempre
un’autoeducazione.

Ancora oggi infatti si discute molto su quale deve essere il ruolo pedagogico degli
insegnanti e anche in generale della scuola, tra chi mette in evidenza I'importanza
dei contenuti e chi invece quella delle competenze, chi guarda alla scuola come
un luogo di formazione umana e civica e chi sottolinea il ruolo di preparazione al
mondo del lavoro.

Partendo dai testi che hai appena let-
to e dalle conoscenze acquisite in questa Unita, elabora
uno schema in cui metti in evidenza similitudini e diffe-
renze tra la concezione pedagogica dei sofisti e quella di
Socrate.

Quale tra le due visioni ti convin-
ce di pil? Quale insegnante preferiresti avere? Un sofista o
un socratico? Argomenta la tua scelta elaborando un testo
di cento parole e/o esponendola oralmente.

Con l'aiuto dell’in-

segnante, dividete ora la classe in piccoli gruppi da 3 o
4 persone, alcuni dovranno sostenere la posizione dei
sofisti e altri quella di Socrate, trovando argomentazioni
adeguate ed esempi tratti dalla vostra esperienza come
studenti e studentesse.

Confrontatevi in classe in una tavola rotonda. Potete sce-
gliere dei portavoce per gruppo o intervenire tutti, I'impor-
tante ¢ stabilire e rispettare i turni di parola.

Alla fine svolgete una piccola attivita di debriefing in cui va-
lutare i risultati del confronto.



U4 PLATONE. LO STATO GIUSTO, L'INDIVIDUO GIUSTO

DALLE
PER RIEPILOGARE

[N Chi & Amore (Eros) per Platone? Che cosa accomuna

I'amore e il filosofo?

Nel periodo adulto di riflessione, Platone illustra la
teoria sul’amore. Non tratta soltanto del sentimento
romantico e delle relazioni interpersonali: bensi
descrive la ricerca intellettuale come amore che
spinge verso I'idea di Bene. L’amore € il sentimento
verso cid che sappiamo esistere ma non
possediamo: il filosofo sa di non essere sapiente,
ma desidera la conoscenza, la cui manifestazione
esteriore e la bellezza. Esattamente come Eros

nel mito raccontato nel Simposio, bisognoso per
eredita materna (Penia, ‘poverta’) e intelligente per
eredita paterna (Paros, ‘espediente’).

[=] Che cosa intende Platone quando parla delle idee?

Quali sono le loro caratteristiche?

La dottrina delle idee € centrale nel periodo adulto
della produzione di Platone. Le idee costituiscono

il modello degli enti sensibili. Le loro caratteristiche
piu salienti sono: eternita, immutabilita, immobilita,
immaterialita, realta, universalita, unicita.

[ Dove risiedono le idee?

Le idee si trovano in una dimensione separata

dal mondo sensibile e che rappresenta una realta
superiore. Si tratta del mondo intelligibile che &
possibile cioé cogliere, conoscere e capire soltanto
con la facolta dell’Intelletto. Questo “luogo” &
I'iperuranio, cioé “oltre il cielo”: considerando il
cielo una specie di confine della dimensione in cui
viviamo, Platone vuole dirci che le idee si trovano
fuori dal tempo e dallo spazio. Liperuranio &
intelligibile (conoscibile soltanto con la ragione) e
costituisce il modello del mondo sensibile (fisico e
materiale che sperimentiamo attraverso i sensi).

[ Qual & il rapporto tra le idee e gli enti sensibili? Che

concezione della conoscenza ne deriva?

Liperuranio ha una struttura ordinata divisa in livelli.
Al livello inferiore ci sono le idee-modello di enti
materiali, a livello intermedio ci sono le idee-valori e
al vertice c’e I'idea del Bene.

Da questa doppia ontologia (due livelli di essere: uno

ALLE RISPOSTE

Sintesi -- Audiosintesi .|
grafica

sensibile e uno intelligibile) deriva la conoscenza; la
conoscenza ¢ divisa quindi in due gradi: I'opinione
sul mondo sensibile e il sapere vero dell’'iperuranio.
La conoscenza ¢ possibile grazie alla reminiscenza
cioe il processo che riporta alla mente cio che
I’'anima ha conosciuto nel mondo delle idee: essa
€ immortale come lo sono le idee. La reminiscenza
puo essere favorita dalla discussione maieutica,
tipica del metodo socratico.

[ Qual & il significato del'immagine della caverna? Qual

e la funzione della filosofia?

La caverna rappresenta il mondo sensibile. Gli
incatenati che fissano la parete rappresentano
I'umanita, imprigionata dall’ignoranza. L’'esistenza
di questi individui € metafora della condizione
umana e della conoscenza del mondo sensibile:
crediamo di sapere ma in realta percepiamo

delle imitazioni delle idee. Il mondo in superficie
rappresenta I'iperuranio, I’'unica dimensione di cui
Si pud avere conoscenza: per avere Conoscenza,
quindi, I'’esperienza sensibile si rivela insufficiente.
La vita fuori dalla caverna rappresenta la
liberazione dall’illusione di sapere e I'individuo
che sale in superficie ¢ il filosofo. La filosofia ha
una funzione sociale e politica e I'iperuranio non
puo essere, per il sapiente, un rifugio alternativo al
mondo sensibile.

I3 Che cosa intende Platone quando dice che

apprendere equivale a ricordare?

La conoscenza € possibile grazie alla reminiscenza,
ciog il processo che riporta alla mente cio che I'anima
ha conosciuto nel mondo delle idee: essa € immortale.

[1 Quali sono le tre parti dell’anima?

Platone afferma che I'anima & divisa in tre parti:
razionale, animosa e pulsionale. La rappresenta come
un carro volante trainato da due cavalli: il guidatore &
la parte razionale, il cavallo bianco e bello ¢ la parte
animosa, docile, e il cavallo nero e brutto € la parte
pulsionale, che si oppone al guidatore.

La prevalenza di ciascuna parte dell’anima rispetto
alle altre da luogo a tre tipi antropologici diversi.



C 3 IL PLATONE MATURO. OLTRE IL PENSIERO SOCRATICO

: NTOLOGIA
DAL TESTO AL PENSIERO

T1 Il mito dell’androgino:
gli innamorati cercano la loro meta

Come abbiamo studiato, nel Simposio a turno gli interlocutori si esprimono sul tema dell’amore e
le caratteristiche che emergono dalle loro riflessioni saranno poi sintetizzate, rielaborate e superate
nel mito della nascita di Amore raccontato da Socrate.

Tuttavia, anche se non rispecchia la prospettiva platonica, nella storia della cultura occidentale
ad aver maggior fortuna & probabilmente il racconto del personaggio Aristofane, commediografo
ateniese: basti pensare all’uso diffuso dell’espressione “la mia meta” per indicare il proprio partner.
Ebbene, questo modo di dire comune deriva proprio dal mito narrato nel Simposio da Aristofane,
secondo il quale I'amore € I'aspirazione a ricongiungere le due meta di un essere unitario origi-
nario. In questo passo del dialogo, il filosofo spiega in modo suggestivo ed estremamente efficace
alcune dinamiche che ciascuno di noi pud sperimentare nella vita: I'attrazione fisica, I'innamora-
mento, I’'amore e anche alcune sensazioni fisiologiche e pensieri legati a queste emozioni e a questi
sentimenti. Il racconto del commediografo descrive inoltre I'omosessualita come forma di amore
naturale e giustificata, anche se non ha scopo riproduttivo.

L’antica forma umana
Disse Aristofane «ho in mente di parlare in maniera un po’ diversa da come avete fatto
[...]. A me pare che gli uomini* non abbiano assolutamente capito la potenza dell’amore
[...]. Io cerchero pertanto di illustrarvi la sua potenza, e voi ne sarete maestri ad altri.
Ma preliminarmente voi dovete comprendere la natura umana e i casi suoi. Ebbene in
5 antico? la nostra natura non era la stessa di ora, bensi era diversa. In principio i sessi
degli esseri umani erano tre, non due come adesso, maschile e femminile, ma in piu ce
n’era un terzo, che partecipava del maschile e del femminile; ora € scomparso, anche se
ne resta il nome. In quel tempo c’era infatti il sesso androgino, che condivideva la forma
e il nome?® di entrambi, il maschile e il femminile, ma ora non ne resta appunto che il
10 nome* [...]. In secondo luogo la forma di ciascuna persona era tutta rotonda, col dorso
e i fianchi formanti un cerchio, e aveva quattro mani® e altrettante gambe, e sopra il
collo tondo due facce, che erano orientate in direzione opposta, una sola testa, e quat-

1. Attenzione: in 2. Con il riferimento anér/andros, ‘uomo’, e nella stessa persona di
questo brano, come nel all'antichita il personaggio ghyné, ‘donna’. organi costituiti da tessuti
linguaggio comune, il di Aristofane vuole 4. In realta forme di sia ovarici sia testicolari.
termine “uomo” & usato intendere una dimensione androginia non sono .

talvolta per indicare mitica piuttosto che molto  ,ggi scomparse del 5. Quattro braccia,
I'umanita (come in questo ~ remota nel passato. tutto, ma si ritrovano ciascuna con una mano.
caso) e altre volte per 3. Il termine “androgino”  nell’ermafroditismo,

indicare individui di &, infatti, formato ovvero nella condizione di

genere maschile. dall'unione delle parole presenza contemporanea

{251

[Platone, Simposio,
189¢-192¢, trad. di F.
Ferrari, Rizzoli, Milano
1997, pp. 139-149]




>
5
)
F
0
o
>

U4 PLATONE. LO STATO GIUSTO, L'INDIVIDUO GIUSTO

2%

tro orecchi, e due membri® e tutti gli altri
particolari quali si possono immaginare da
queste indicazioni. E camminavano in po-
sizione eretta, come ora, e in qualunque di-
rezione; ma quando si mettevano a corre-
re, si slanciavano in tondo reggendosi sulle
otto membra, come i saltimbanchi quando
danzano in cerchio facendo la ruota con le
gambe levate in su. E i sessi erano tre in
quanto il maschio ebbe origine dal sole, la
femmina dalla terra, e il terzo sesso, che
aveva elementi in comune con gli altri due,
dalla luna, che partecipa appunto della na-
tura del sole e della terra?. Ed essi erano
tondi e tondo era il loro modo di procedere,
per somiglianza coi loro progenitori.

Lirritazione di Zeus
Cosi erano terribili per forza e per vigore,
e avevano ambizioni superbe, e attaccaro-
no gli déi e [...] si tramanda che tentaro-
no di scalare il cielo, per assalire gli déi.
Allora Zeus e gli altri déi discutevano su
che cosa fare di loro, ed erano nel dubbio:
non potevano ucciderli e far scomparire la
loro razza [...], giacché in tal caso sareb-
bero scomparsi anche gli onori e i sacrifici
che gli uomini tributavano loro — né d’altra
parte potevano lasciare che si scatenasse- Ermafrodita, il <sesso androgino», con aquila

. . ) v [dall’ Aurora consurgens, Ms Rh. 172,
ro liberamente. Finché Zeus ebbe un’idea € Zentralbibliothek, Zurigo]
disse “Credo di aver trovato il modo perché
gli uomini possano continuare ad esistere rinunciando pero, una volta diventati piu
deboli, alle loro insolenze. Adesso li taglier6 in due uno per uno, e cosi si indeboliranno
e nel contempo, raddoppiando il loro numero, diventeranno piu utili a noi®; e cammi-
neranno eretti su due gambe. Se vedro che continuano a imperversare e non intendono
stare tranquilli, allora li tagliero nuovamente in due, di modo che debbano muoversi
saltellando su una gamba sola”. Detto questo, comincio a tagliare gli uomini in due,
come si fa per le sorbe® prima di metterle sotto sale o quando si tagliano le uova in due
col capello; e via via che li tagliava in due, dava ordine ad Apollo di girare la faccia e la
meta del collo dalla parte del taglio, di modo che ogni uomo, osservando il taglio operato
su di sé, diventasse pit1 continente!®; poi ordinoé che lo medicasse. E Apollo giro la loro
faccia, e tirando da ogni parte la pelle verso quello che ora si chiama ventre!!, come si
fa con le borse strette da un nodo, vi pratico una sola bocca annodandola nel mezzo del
ventre, quello che ora si chiama ombelico. E le altre rughe (ne erano rimaste molte) le
spiano, e dette forma al petto usando uno strumento simile a quello che usano i calzo-
lai quando spianano sul piede di legno le grinze delle pelli; ma ne lascié qualcuna sul
ventre, a ricordo dell’antico evento.

6. Organi sessuali. esseri umani significa anche tondeggiante. Si raccolgono acerbe,
7. La Luna partecipa di entrambe raddoppiare il numero di sacrifici si fanno maturare e si conservano
le nature perché & composta da che essi fanno in onore degli déi. con diversi sistemi: qui sotto sale.
minerali, come il nostro pianeta, 9. Le sorbe (o sorbole) sono frutti

ma € luminosa, come il Sole.

dell’albero del sorbo, sono piccole, 10. Moderato.

8. Raddoppiare il numero degli di color mattone e hanno forma 11. Siintende I'addome.



C 3 1L PLATONE MATURO. OLTRE IL PENSIERO SOCRATICO

L’innamoramento e il desiderio
Ordunque, allorché la forma originaria fu tagliata in due, ciascuna meta aveva nostalgia
dell’altra e la cercava, e cosi, gettandosi le braccia intorno e annodandosi I'un l'altra per
o il desiderio di ricongiungersi nella stessa forma, morivano di fame e anche di inattivita,
poiché I'una non intendeva far nulla separata dall’altra [...]. Allora Zeus si impietosi ed
escogitd un altro stratagemma: trasferi sul davanti le parti genitali che fino a quel mo-
mento tenevano anch’esse all’esterno, e del resto non generavano né partorivano I'uno
nell’altro bensi in terra [...] — cosi dunque le trasferi sul davanti e fece si che grazie ad
6 esse generassero gli uni negli altri, mediante il sesso maschile dentro quello femminile,
allo scopo che, nellamplesso, se un uomo si imbatteva in una donna, generassero € ne
avesse origine la discendenza; se invece si imbatteva in un altro uomo, si ingenerasse
sazieta dello stare insieme e si staccassero per volgersi all'azione e per occuparsi delle
altre necessita dell’'esistenza. E dunque da tempo cosi remoto ¢ innato negli esseri umani
n 'amore degli uni per gli altri, anzi esso € restauratore dell'antica natura in quanto cerca
di curare e restituire all'unita, di doppia che é divenuta, l'umana natura. Per quanto cia-
scuno di noi, in quanto ¢ stato tagliato come si fa con le sogliole!?, ¢ la meta, il contras-
segno, di un singolo essere; e naturalmente ciascuno cerca il contrassegno di sé stesso.
Di conseguenza gli uomini che sono il risultato del taglio di quell'insieme che allora si
» chiamava androgino, amano le donne, e appartiene alla categoria la maggior parte [...], e
parimenti le donne che amano gli uomini [...]. Invece le donne che provengono dal taglio
di due donne, provano scarsa inclinazione verso gli uomini, ma tendono piuttosto verso
le altre donne, e le lesbiche!® derivano da questa categoria. Infine quelli che sono taglio
di maschio vanno a caccia dei maschi [...] sarebbero contenti di vivere gli uni con gli altri
& senza sposarsi!4 [...]. Non sembra assolutamente trattarsi del rapporto sessuale, come se
stessero insieme 1'uno accanto all’altro con tanta passione in vista di questa soddisfazio-
ne; in realta é chiaro che I'anima di ciascuno dei due desidera qualcos’altro, che non sa
esprimere, eppure vaticina'® ci6 che desidera e lo esprime per enigmi. E se Efesto!® coi
suoi strumenti si accostasse a loro mentre sono stretti insieme e domandasse: “Che cos’¢,
& miei cari, che desiderate che I'uno riceva dall'altro? [...] Forse desiderate stare vicini il pit
possibile I'uno all’altro, tanto da non lasciarvi né di giorno né di notte? Perché se € questo
che desiderate, allora voglio liquefarvi e saldarvi insieme in modo che di due diventiate
uno e viviate insieme fino al termine della vita come un solo essere [...]” non c’é¢ dubbio
che, udito cio, nessuno si tirerebbe indietro né mostrerebbe di desiderare qualcos’altro,
@ ma crederebbe di aver udito precisamente quello che da tempo agognava, e cioe di con-
giungersi e fondersi con 'amato per diventare una cosa sola».

|
o
o
. |
o
-
=

12. Questa e
un’immagine che
compare in una delle
commedie di Aristofane,
la Lisistrata.

“lesbismo” per indicare
l'omosessualita
femminile &€ comune
nella Grecia antica
perché ha origine proprio
in quel periodo: la parola
deriva dal nome dell'isola

di Lesbo, patria della
poetessa Saffo, che in
alcune poesie d’amore
descrive i suoi sentimenti
per altre donne.

14. Con delle donne.

15. Cerca di esprimere e
annunciare.

16. Dio del fuoco e della
metallurgia.

13. Il termine

Gli esseri umani “primitivi” erano creature fortissime di
forma complessivamente sferica, chiamate androgini.
Avevano una testa con due volti e quattro orecchie,
due organi genitali, otto arti e si muovevano rotolando
molto veloce. Quando pero gli androgini cercarono di
ribellarsi agli déi, per punirli Zeus li divise, dando ori-

gine all’'uomo e alla donna, al maschio e alla femmina
cosi come li conosciamo noi oggi. Da quel momento,
ciascuna meta cerca la meta dalla quale ¢ stata stac-
cata: in questo consiste I'amore. Quando due meta si
ritrovano, pur di non rischiare di perdersi staccandosi,
rinunciano anche a nutrirsi. E un’efficace spiegazione




U4 PLATONE. LO STATO GIUSTO, L'INDIVIDUO GIUSTO

{254}

VIDOTOLNY

di una sensazione fisiologica di inappetenza che pud
capitare a tutti di avvertire quando ci si innamora. Dal
momento che, per evitare il rischio di perdersi, le due
meta si abbracciano strette e pur di non lasciarsi arri-
vano anche a morire, Zeus “inventa” il rapporto ses-
suale in modo che da quell’abbraccio, a volte fatale,
nascano dei figli e conseguentemente la specie uma-
na non si estingua. Zeus ¢ infatti interessato a mante-
nere in vita la specie umana, perché se si estingues-
se allora nessuno farebbe piu sacrifici in onore degli
dei. Pur non avendo come risultato la procreazione,
per Platone anche la relazione erotica omosessuale
e comunqgue finalizzata a evitare I’estinzione umana:
sfogando I'attrazione fisica con il rapporto sessuale, le
due meta possono poi staccarsi I'un I'altro per il tempo
necessario a svolgere altre attivita e in questo modo
sopravvivono. Di nuovo Platone offre una spiegazione
a una reazione fisiologica che pud presentarsi dopo
un rapporto erotico e che spinge ad allontanarsi dal
partner.

PER CAPIRE

1. Quanti erano i generi umani dell’eta mitica de-
scritta dal personaggio di Aristofane?

2. Perché Zeus si adira con I'umanita ma decide di
non sterminarla?

3. Perché Zeus “inventa” il rapporto erotico etero-
sessuale?

Il personaggio Aristofane ci dice che anche I’orien-
tamento sessuale dipende da qual & I’essere uma-
no primitivo da cui ciascuna meta ¢ stata tagliata.
Prima dell’intervento divino esistevano tre generi:
androgino, uomo-uomo, donna-donna. Dopo la di-
visione operata da Apollo, I’androgino si divide in
un uomo e in una donna, che vanno alla ricerca
I’'uno dell’altra finché si trovano, si riconoscono e
non si lasciano piu. Analogamente, dall’'uomo-uo-
mo e dalla donna-donna nascono due individui
dello stesso sesso che andranno alla ricerca I'u-
no dell’altro fino a che si ricongiungeranno come
coppia.

Dopo aver dato un’efficacissima spiegazione dell’at-
trazione fisica e dell’istinto sessuale, il personaggio di
Aristofane precisa che non si tratta soltanto di que-
sto: a cercarsi, riconoscersi e a non volersi separare
sono le anime delle due meta e non solamente i corpi.
E una sensazione dell’anima quella di essere incom-
pleta senza la propria meta.

PER RIFLETTERE

4. Confronta il mito della nascita di Amore, che
abbiamo studiato in questo capitolo, con il mito
dell’androgino e illustra perché Aristofane offre una
spiegazione dell’amore piu limitata rispetto a quella
di Socrate.

T2 I gradi dell’amore per la bellezza

Nel brano qui proposto, tratto dal Simposio, Socrate riferisce ai commensali gli insegnamenti ricevuti
in tema di amore (Eros) dalla sacerdotessa Diotima di Mantinea, una delle filosofe piu importanti del
mondo antico. A partire dalla premessa fondamentale che I'amore & sempre amore del bello, viene qui
esposta la teoria dei gradi dell’amore per la bellezza. Si parte dall’amore per la bellezza dei singoli cor-
pi e delle singole anime; poi si sale di livello spingendosi verso una dimensione collettiva: I'amore per
la bellezza delle attivita umane, delle leggi della polis, delle conoscenze. Il gradino piu alto di questo
percorso di crescita e 'amore per la forma ideale di bellezza, il Bello in sé (in greco t6 kalon) che per
Platone si identifica con I'idea suprema del Bene.



C 3 IL PLATONE MATURO. OLTRE IL PENSIERO SOCRATICO

L’amore per la bellezza nei corpi

Fino a queste cose d’amore forse, o Socrate, anche tu potrai essere iniziato; ma a quelle
perfette e alla piu alta iniziazione! cui tendono anche queste, se si procede in modo
giusto, non so se tu saresti capace di essere iniziato. Parlero allora io — disse — e mettero
tutto il mio impegno, e tu cerca di seguirmi, se ne sei capace. In verita — disse —, chi
procede per la giusta via verso questo termine, bisogna che incominci fin da giovane ad
avvicinarsi ai corpi belli e, in primo luogo, se chi gli fa da guida lo guida bene, bisogna
che ami un corpo solo e in quello generi discorsi belli; poi bisogna che capisca che la
bellezza presente in un corpo qualsiasi € sorella della bellezza che ¢ in un altro corpo e
che, se si deve tener dietro a ci6 che € bello per la forma, sarebbe una grande insensa-
tezza credere che non sia una e identica la bellezza che traluce in tutti i corpi. E dopo
che ha capito questo, deve farsi amatore di tutti i corpi belli e moderare I'eccessivo ar-
dore per un solo corpo, facendone poco conto e giudicandolo una piccola cosa.

L’amore per la bellezza nelle anime e nelle attivita umane

Dopo di questo dovra ritenere la bellezza che ¢ nelle anime come di maggior valore ri-
spetto a quella che ¢ nei corpi; e percid, se uno ha un’anima buona, ma ha un piccolo
fiore di bellezza fisica, dovra essere pago di amarlo, prendersi cura di lui, e partorire e
ricercare discorsi che siano capaci di rendere i giovani migliori. E in questo modo egli
sara poi spinto a considerare il bello che € nelle varie attivita umane e nelle leggi e a
vedere che esso € sempre tutto quanto congenere a se stesso, in modo da rendersi conto
che il bello che concerne il corpo € una piccola cosa.

L’amore per la bellezza nelle conoscenze

Dopo le attivita umane, bisogna che venga condotto alle scienze, affinché possa vedere
anche la bellezza delle conoscenze e, guardando alla bellezza ormai a grande raggio,
non piu amando come uno schiavo la bellezza che € in una sola cosa, ossia la bellezza
di un giovanetto o di un uomo o di un'unica attivita umana, non sia piu, servendo a
quella, un uomo da poco e di animo meschino, e rivolto invece lo sguardo al vasto mare
del bello e contemplandolo, partorisca molti discorsi, belli e splendidi, e pensieri in un
amore della sapienza e senza limite, fino a che, essendosi in questo modo rafforzato
ed essendo cresciuto, sapra vedere una conoscenza unica come questa che riguarda il
bello di cui ora ti diro.

L’amore per il bello in sé

Ora - disse -, cerca di fare attenzione quanto piu ti & possibile. Chi sia stato educato
fino a questo punto rispetto alle cose d’amore, contemplando una dopo l'altra e nel
modo giusto le cose belle, costui, pervenendo ormai al termine delle cose d’amore, scor-
gera immediatamente qualcosa di bello, per sua natura meraviglioso, proprio quello,
o Socrate, a motivo del quale sono state sostenute tutte le fatiche di prima: in primo
luogo, qualcosa che sempre €, e che non nasce né perisce, non cresce né diminuisce, e
inoltre non € da un lato bello e dall’altro brutto, né talora bello e talora no, né bello in
relazione ad una cosa e brutto in relazione ad un’altra, né bello in una parte e brutto
in altra parte, né in quanto bello per alcuni e brutto per altri. E neppure il bello si mo-
strera a lui come un volto, o come delle mani, né come alcun’altra delle cose di cui il
corpo partecipa; né si mostrera come un discorso e come una scienza, né come qualcosa
che ¢ in qualcos’altro, ad esempio in un essere vivente, oppure in terra o in cielo, o in
qualcos’altro, ma si manifestera in sé stesso, per sé stesso, con sé stesso, come forma
unica che sempre €. Invece, tutte le altre cose belle partecipano di quello in un modo
tale che, anche se esse nascono e periscono, quello in nulla diventa maggiore o minore,
né patisce nulla.

E quando uno, partendo dalle cose di quaggiu, mediante I'amore dei giovanetti in modo
retto, sollevandosi in alto comincia a vedere quel bello, egli viene a raggiungere, in un

ANTOLOGIA

[Platone, Simposio,
209e-211c, trad.
di G. Calogero,

in Platone, Opere
complete, Laterza,
Bari-Roma 2019, ed.
digitale]

1. Il termine
“iniziazione” sta a
indicare il percorso
di formazione e di
addestramento che
T'iniziato, ovvero la
persona inizialmente
inesperta, ¢ chiamato
a compiere per
raggiungere un alto
livello di conoscenza
e competenza nel
settore o nell’attivita
in cui viene
introdotto.



>
5
)
F
0
o
>

U4 PLATONE. LO STATO GIUSTO, L'INDIVIDUO GIUSTO

certo senso, il termine. Infatti, la giusta maniera di procedere da sé o di essere condotto
da un altro nelle cose d'amore ¢ questa: prendendo le mosse dalle cose belle di quaggiu,
al fine di raggiungere quel Bello, salire sempre di piu, come procedendo per gradini, da

s un solo corpo bello a due, e da due a tutti i corpi belli, e da tutti i corpi belli alle belle
attivita umane, e da queste alle belle conoscenze, e dalle conoscenze procedere fino a
che non si pervenga a quella conoscenza che ¢ conoscenza di null’altro se non del Bello
stesso, e cosi, giungendo al termine, conoscere cio che ¢ il bello in sé.

Il punto di partenza della teoria platonica dei gra-
di dell’amore per il bello € costituito dall’attrazione
sessuale che la bellezza fisica di un corpo suscita
in noi. Quanto basta a far cadere il falso mito del
cosiddetto “amore platonico” come sinonimo di
amore ideale, vissuto nella dimensione del sogno e
della fantasia [>cfr. BOX, p. 228]. Per Platone ogni
essere umano € chiamato a scoprire il legame in-
scindibile tra 'amore (Eros) e la bellezza attraverso
un percorso in salita, cosi come e avvenuto per So-
crate sotto la sapiente guida della filosofa Diotima.
Dopo avere sperimentato il primo livello della bel-
lezza fisica dei corpi, I'iniziato si cimenta con la
dimensione piu elevata della cura per la bellezza
delle anime. Questo & un crocevia molto importan-
te nel cammino di chi viene introdotto alla com-
prensione del nesso profondo tra amore e bellezza.
Infatti, nel passaggio successivo la dimensione in-
dividuale dell’amore per la bellezza dei singoli corpi
e delle singole anime lascia il posto alla scoper-
ta dell’amore per la bellezza dei beni comuni: le
pratiche umane e le norme che regolamentano la
vita sociale. Da qui si procede verso livelli di com-
plessita ancora piu alti. L’acquisizione di una visio-

PER CAPIRE

1. Quale ruolo ha Diotima nell’iniziazione di Socra-
te all’amore per il bello?

2. Qual & il livello di partenza nella teoria platonica
dei gradi della bellezza?

3. Quali sono le caratteristiche dell’idea del bello
in sé?

ne piu ampia dell’amore illumina la bellezza delle
conoscenze scientifiche e dei saperi. L'iniziato ha
affrontato con pazienza e tenacia i crescenti gradi
di difficolta del percorso. A questo punto, sempre
con I'aiuto di una guida esperta, & pronto per I'ulti-
ma decisiva sfida: raggiungere la conoscenza della
forma piu alta di amore per la bellezza, I'amore per
il bello in sé (in greco to kalon). Si tratta di imparare
a riconoscere e amare l'idea di bellezza allo stato
assoluto. Una forma ideale di bellezza che si pre-
senta con i caratteri dell’eternita, perfezione, unici-
ta in sé stessa, per sé stessa, con sé stessa. Per
Platone il bello in sé rappresenta I'unita di misura
per osservare e valutare la qualita specifica di tutte
le molteplici forme di amore e di bellezza esistenti
nel mondo sensibile. Tali forme, infatti, sono una
copia imperfetta di quel modello perfetto e acqui-
stano luminosita e bellezza soltanto se illuminate
dal loro sole, il Bello in sé coincidente per Platone
con I'idea del Bene, il vertice nella gerarchia delle
idee. In sintesi, alla base della teoria dei gradi del-
la bellezza si colloca la concezione platonica della
realta: il mondo sensibile riflette il mondo intelligi-
bile delle idee immutabili ed eterne.

PER RIFLETTERE

4. Prova a schematizzare per punti la teoria pla-
tonica dei gradi dell’amore per il bello, distinguen-
do il profilo individuale dell’amore per la bellezza
da quello collettivo. Alla luce della tua esperienza
e dei tuoi studi indica in quale grado di amore ti
riconosci maggiormente e in quale ti senti meno
rappresentato. Motiva le tue scelte e argomenta
le tue tesi.



C 3 IL PLATONE MATURO. OLTRE IL PENSIERO SOCRATICO

T3 L’allegoria della caverna

Leggiamo questo famoso passaggio della Repubblica, sul quale abbiamo gia riflettuto. Il settimo
libro della Repubblica inizia proprio con questa allegoria con cui Socrate descrive a Glaucone, suo
interlocutore e fratello di Platone, la condizione umana. Questa € descritta come la prigionia, in
catene, in una caverna sotterranea e la liberazione dalle catene e I'uscita dalla caverna rappre-
sentano il processo conoscitivo “ascendente”. Il processo culmina con la conoscenza dell’'idea del
Bene, raffigurato metaforicamente dal Sole, e si conclude con il rientro nella caverna per mettere
a disposizione della collettivita il proprio sapere. Questa allegoria serve a Platone per illustrare il
dualismo ontologico (I'esistenza di due tipi di essere, le idee e gli enti materiali) e gnoseologico (la
differenza tra la conoscenza del mondo intelligibile e quella del mondo sensibile), nonché il ruolo
politico-pedagogico del filosofo.

Per un video d’autore di questo racconto platonico, cerca sul web «Orson Welles 1973 Plato’s alle-
gory of the cave».

I prigionieri nella grotta
«Dopo tutto questo», dissi, «paragona la nostra natura, in rapporto all'educazione e
alla mancanza di educazione, a una condizione di questo tipo. Immagina dunque degli
uomini in una dimora sotterranea a forma di caverna, con un’entrata spalancata alla
luce e larga quanto l'intera caverna; qui stanno fin da bambini, con le gambe e il collo
5 incatenati cosi da dover restare fermi e da poter guardare solo in avanti, giacché la
catena impedisce loro di girare la testa; fa loro luce un fuoco acceso alle loro spalle,
in alto e lontano; tra il fuoco e i prigionieri passa in alto una strada, e immagina che
lungo di essa sia stato costruito un muretto, simile ai parapetti che i burattinai pon-
gono davanti agli uomini che manovrano le marionette mostrandole, sopra di essi, al
10 pubblico».
«Vedo» disse.
«Vedi allora che dietro questo muretto degli uomini portano, facendoli sporgere dal
muro stesso, oggetti d’'ogni genere e statuette di uomini e di altri animali di pietra,
di legno, foggiate nei modi piu vari; com’¢ naturale alcuni dei portatori parlano, altri
15 tacciono.»
«Strana immagine descrivi», disse, «e strani prigionieri».
«Simili a noi» dissi io. «Pensi innanzitutto che essi abbiano visto, di sé stessi e dei loro
compagni, qualcos’altro se non le ombre proiettate dal fuoco sulla parete della caverna
che sta loro di fronte?»
x «E come potrebbero», disse, «se sono costretti per tutta la vita a tenere la testa
immobile?»
«E lo stesso non accadra per gli oggetti che vengono fatti sfilare?»
«Si.»
«Se dunque fossero in grado di discutere fra loro, non pensi che essi chiamerebbero
» oggetti reali le ombre che vedono?»
«Necessariamente.»
«E se la prigione avesse un’eco dalla parete verso cui sono rivolti, ogni volta che uno dei
portatori parlasse, credi penserebbero che a parlare sia qualcos’altro se non I'ombra
che passa?»
x «Per Zeus, io no di certo» disse.
«dnsomma questi prigionieri» dissi io «considererebbero la verita come nient’altro che le
ombre degli oggetti artificiali».
«E del tutto necessario» disse.

ANTOLOGIA

[Platone, Repubblica,
VIl, 514a-517d, trad.
di M. Vegetti, Rizzoli,
Milano 2010,
pp. 841-851]

SAUDINO
VIDEOSQFIA
b %= K

Guarda la
videoanalisi
del brano



U4 PLATONE. LO STATO GIUSTO, L'INDIVIDUO GIUSTO

Uscita dalla grotta e risalita verso la luce
«Osserva ora» io dissi «che cosa rappresenterebbero per costoro lo scioglimento dai loro
% legami e la guarigione dalla loro follia, se per natura® accadesse loro qualcosa di questo
genere. Quando uno fosse sciolto e improvvisamente? costretto ad alzarsi, a girare il
collo, a camminare, ad alzare lo sguardo verso la luce, tutto questo facendo soffrirebbe
e a causa del riverbero® non potrebbe fissare gli occhi sugli oggetti di cui prima vedeva
le ombre; che cosa credi risponderebbe, se qualcuno gli dicesse che prima vedeva sem-
« plici illusioni, e che ora, piu vicino all'essere e rivolto verso oggetti dotati di maggiore
esistenza, vede in modo piu corretto, e se inoltre, mostrandogli ognuno degli oggetti che
sfilano, gli chiedesse che cosa €, e lo costringesse a rispondere? non credi che sarebbe
in difficolta e riterrebbe che cid che vedeva prima era piu vero di quel che adesso gli si
mostra?»
s «Molto di pitr» disse.
«E se ancora lo si obbligasse a rivolgere lo sguardo verso la luce stessa, non proverebbe
dolore agli occhi, e non si volgerebbe per fuggire verso ci6 che pud guardare, non
penserebbe che questo ¢ in realta pit chiaro di quanto gli viene mostrato?»
«Proprio cosi» disse. «E se poi» dissi io «o si portasse via con la forza, su per la salita
5 aspra e ripida, e non lo si lasciasse prima di averlo trascinato alla luce del sole, non
soffrirebbe forse, non protesterebbe per essere cosi trascinato? ed una volta giunto alla
luce, gli occhi abbagliati dal suo splendore, potrebbe vedere una sola delle cose che ora
chiamiamo vere?»
«No di certor, disse, «<almeno di primo acchito%».
55 «Avrebbe dunque bisogno, penso, di assuefazione, per poter vedere le cose di quassu.

>
5
)
F
0
o
>

1. Come accade spesso di fatto: la condizione 2. La liberazione ¢ 3. Riflesso di luce che
nelle opere di Platone, naturale per I'essere improvvisa, anche abbaglia.

il riferimento alla umano ¢ quella di inaspettata, quindi 4. In un primo
natura ha un valore sciogliersi dalle catene, costituisce una frattura m.omentop

di “doverosita” che si che rappresentano netta in quella che ¢ la ’
contrappone allo stato lignoranza. vita dell'incatenato.

Jan Saenredam
Allegoria della
caverna di
Platone, 1604
[British Museum,
Londra]



0

75

C 3 1L PLATONE MATURO. OLTRE IL PENSIERO SOCRATICO

Prima potrebbe osservare, piti agevolmente, le ombre, poi le immagini riflesse nell'acqua
degli uomini e delle altre cose, infine le cose stesse; di qui potrebbe passare all’'osservazione
dei corpi celesti e del cielo stesso durante la notte, volgendo lo sguardo alla luce degli astri
e della luna con maggior facilita che, di giorno, al sole e alla sua luce.»

«E come no?»

«E finalmente, penso, potrebbe fissare non gia le parvenze® del sole riflesse nell'acqua
o in luoghi estranei, bensi il sole stesso nella sua propria sede, e contemplarlo qual é.»
«Necessariamente» disse.

«E allora giungerebbe ormai, intorno al sole, alla conclusione che esso, oltre a provvedere
alle stagioni e al corso degli anni, e a regolare ogni cosa nel mondo visibile, & anche in
qualche modo la causa di tutto cio che essi vedevano nella caverna.»

«E chiaro» disse «che a quel punto giungerebbe a queste conclusioni».

«Ma allora, ricordando la sua precedente dimora e il sapere di laggiu e i suoi compagni
di prigionia, non credi che sarebbe felice del proprio mutamento di condizione, e
compiangerebbe gli altri?»

«Certo.»

«Quanto poi agli eventuali onori e lodi che i prigionieri si tributavano reciprocamente,
quanto ai premi conferiti a chi scorgeva pit1 acutamente le ombre che passavano, e meglio
ricordava quali di solito venivano prime, quali ultime e quali contemporaneamente, e
su questa base indovinava piu efficacemente il futuro passaggio, pensi che egli sarebbe
ancora desideroso di ottenerli e invidioso di quelli che ricevono onori e potere fra i pri-
gionieri, o piuttosto, condividendo quel che dice Omero, preferirebbe di molto “esser
bifolco, servire un padrone, un diseredato”®, e sopportare qualsiasi prova pur di non
opinare quelle cose e vivere quella vita?»

«Cosi» disse «credo anch’io: tutto accetterebbe di soffrire piuttosto che vivere in quel
modo».

«Rifletti ancora su questo» dissi io. «Se costui, ridisceso, si sedesse di nuovo al suo
posto, non avrebbe forse gli occhi colmi di oscurita, venendo di colpo dal sole?»

«Certo» disse.

«Ma se dovesse di nuovo discernere quelle ombre e disputarne? con quelli che son sem-
pre rimasti in catene, mentre vede male perché i suoi occhi non si sono ancora assue-
fatti, cio che richiederebbe un tempo non breve, non si renderebbe forse ridicolo, non si
direbbe di lui che, salito quassu, ne € tornato con gli occhi rovinati, e dunque non val
la pena neppure di tentare I'ascesa? e chi provasse a scioglierli e a guidarli verso l'alto,
appena potessero afferrarlo e ucciderlo, non lo ucciderebbero?»

«Sicuramente» disse.

Spiegazione dell’allegoria

«Quest'immagine pertanto, caro Glaucone», io dissi, «va applicata tutta intera a quel che
dicevamo prima®: la regione che ci appare tramite la vista ¢ da paragonare alla dimora
dei prigionieri, la luce del fuoco che sta in essa alla potenza del sole; ponendo poi la

5. L'aspetto.

6. Platone cita Omero,
Odissea, libro XI, v. 489,
in cui il poeta descrive
Achille tra le ombre:
piuttosto che tornare ad
essere incatenato nella
grotta sotterranea, l'ex-
prigioniero preferirebbe
essere uno schiavo
sotto padrone. L'unica
forma di conoscenza dei

prigionieri € legata al
ripetersi di determinati
fenomeni, un genere

di esperienza che non
riesce necessariamente
a cogliere la reale natura
dei fenomeni stessi. La
descrizione di questo
genere di conoscenza
ricorda la natura dei
saperi empirici, basati
sull'osservazione e

la determinazione di
regolarita dei fenomeni
(su queste pratiche si
fondano, ad esempio, la
medicina e 'astronomia
del tempo).

7. Distinguere le ombre
e discuterne.

8. Socrate si riferisce
alla metafora della linea,
che ha corrispondenza
con l'allegoria della

caverna. Lungo la linea
infatti si collocano diversi
tipi di enti conoscibili

e le relative forme di
conoscenza: immagini,
oggetti sensibili, concetti
scientifici e idee. A

essi corrispondono:
immaginazione, credenza
(forme di opinione),
deduzione e intuizione
(forme di scienza).

|
o
o
. |
o
-
=




U4 PLATONE. LO STATO GIUSTO, L'INDIVIDUO GIUSTO

% salita quassu e la contemplazione di quel che vi € quassti come I'ascesa dell’anima verso
il luogo del noetico® non t'ingannerai sulla mia aspettativa, dal momento che vuoi co-
noscerla. Dio solo sa se essa puo esser vera. Questo € comunque quel che a me appare:
all’estremo confine del conoscibile v’é I'idea del buono®® e la si vede a stento, ma una
volta vistala occorre concludere che essa ¢ davvero sempre la causa di tutto cié che vi

10 ¢ di retto e di bello, avendo generato nel luogo del visibile la luce e il suo signore!'?, in
quello del noetico essendo essa stessa signora e dispensatrice di verita e di pensiero; e
che deve averla vista chi intenda agire saggiamente sia nella vita privata sia in quella
pubblica?».

«Sono d’accordo anch’io», disse, «almeno come mi € possibile».

15 «Su, allora» dissi io: «convieni anche su questo fatto, che non c’¢ da sorprendersi se chi
¢ giunto fino a tal punto non voglia poi occuparsi delle faccende degli uomini, e la sua
anima aspiri sempre a restare lassut: € in effetti del tutto verosimile che sia cosi, se an-

>
5
)
F
0
o
>

che questo sta nel modo descritto dalla nostra immagine!3».

9. Liperuranio, il mondo
delle idee, conoscibile
solo attraverso la ragione.

Iidea del Bene.
10. Il filosofo spiega 11. 1 Sole.
l'allegoria con I'immagine

del Sole che rappresenta

12. Il Bene ¢ il principio

13. Chi vede la verita
non desidera occuparsi
piu di credenze
infondate.

al quale guardare per
capire come comportarsi
nella dimensione sia
dell'etica sia della
politica.

La voce narrante di Socrate chiarisce subito che
questa allegoria riguarda la condizione umana. Piu
nello specifico, ha a che vedere con I'educazione,
un processo conoscitivo che riguarda l'intera vita e,
come capiremo, riguarda anche il ruolo del filosofo
nella societa. La condizione umana viene parago-
nata a quella di chi si trovi prigioniero in una grotta
sotterranea, incatenato, con lo sguardo rivolto sulla
parete di fondo.

La grotta rappresenta il mondo sensibile del quale si
puo avere soltanto opinione e non conoscenza vera.
Incatenati in questa posizione, i prigionieri sono ob-
bligati a guardare, davanti a loro, un gioco di ombre
proiettate da oggetti alle loro spalle, che quindi non
riescono a vedere. Platone vuole dire che I’esperien-
za sensibile non puo costituire vera conoscenza. |
prigionieri ragionano come se quelle ombre fossero
realta perché e, di fatto, tutto cio che riescono a per-
cepire coi sensi.

Se qualcuno fosse liberato dalle catene e gli fosse
possibile vedere gli oggetti che proiettano le ombre,
allora non crederebbe a cio che vede perché sareb-
be posto davanti a una realta diversa da quella abi-
tuale; sarebbe inizialmente diffidente, non sarebbe
istantaneamente disposto ad abbandonare le sue
credenze. |l secondo momento del processo cono-

scitivo & rappresentato dalla liberazione dalle cate-
ne, che rappresentano I'ignoranza, la confusione tra
apparenza e realta. Se pero il prigioniero guardasse
il fuoco, la cui luce proietta le ombre, allora ne ri-
marrebbe accecato. Da questo momento in avanti,
la luce assume una funzione determinante nel pro-
cesso conoscitivo ed educativo.

Immaginiamo adesso che il prigioniero liberato sia
portato in superficie, alla luce, fuori dalla grotta. Sol-
tanto dopo essersi abituato alla luce del Sole, per lui
nuova ed eccessiva, riuscirebbe progressivamente
a guardare gli oggetti in maniera diretta, alla luce
del giorno, senza che siano riflessi in acqua o che
le loro ombre siano proiettate al suolo. Il processo
di conoscenza e raffigurato come un’ascesa doloro-
sa per via della crescente luminosita, che fa sentire
come accecati finché non ci si abitua. Infine, I'indi-
viduo liberato riuscirebbe a guardare il Sole, che &
causa e condizione necessaria di tutto quello che
puo vedere. La visione del Sole, cioé la conoscenza
del Bene, rappresenta la conclusione del percorso
educativo. Il filosofo & chi raggiunge questo grado
elevato di conoscenza. Contemplare il Sole & causa
sia di gioia, per la consapevolezza di questo grado
massimo di conoscenza raggiunta, sia di pieta per
coloro che sono nella grotta e non I’hanno mai visto.



C 3 1L PLATONE MATURO. OLTRE IL PENSIERO SOCRATICO

A questo punto I'ex-prigioniero desidererebbe tor-
nare nella grotta per liberare i suoi simili e svelare
che le loro credenze sono false. Tornato nella grot-
ta, pero, ormai abituato alla luminosita solare, I'in-
dividuo liberato avra di nuovo la sensazione di non
riuscire a vedere. A causa di cio, gli altri lo prende-
rebbero in giro e affermerebbero che uscire dalla ca-
verna gli ha rovinato la vista. | prigionieri sono estre-
mamente legati al mondo sensibile, giudicherebbero

PER CAPIRE

1. Trova il referente allegorico per ciascuno di que-
sti elementi:

* condizione umana, * iperuranio,

* ignoranza, * enti matematici,

* processo di conoscenza, °© Bene,

* oggetti sensibili, * missione del filosofo.

* pistis,

2. Descrivi la prospettiva del prigioniero nella grotta
e dopo esserne uscito: che cosa considera reale nel-
le due situazioni? che cosa significa fuor di metafora?

3. Perché il filosofo appare ridicolo alla gente co-
mune?

il loro ex-compagno ridicolo (perché ha difficolta a
occuparsi di cid che € ordinario giu nella grotta) e
forse anche pericoloso, come € accaduto a Socrate.
Piuttosto che guardare fuori, come I'ex-prigioniero
esorta loro a fare, i prigionieri lo ammazzerebbero.
Questa immagine descrive la condizione del filosofo
che ha compreso che la realta va ben oltre quella
percepita coi sensi ma che non risulta credibile alle
persone comuni.

PER RIFLETTERE

4. Rendi attuale la metafora ambientandola in un
luogo diverso dalla grotta.

T4 Le idee e la reminiscenza

Nel brano proposto, tratto dal Fedone, Platone dimostra, attraverso il dialogo tra Socrate e il disce-
polo Simmia, la tesi secondo cui imparare & una forma di reminiscenza (anamnesis). Conoscere
qualcosa di nuovo significa in realta ricordare cio che era stato gia appreso in precedenza. Infatti,
osservando gli oggetti sensibili e imperfetti di questo mondo, I’anima umana é spinta a ricordare le
corrispettive idee eterne e immutabili. La conoscenza dei modelli ideali € avvenuta nella fase in cui,
prima di cadere prigioniera in un corpo mortale, I'anima dimorava libera e beata nell’iperuranio, il

mondo perfetto “al di sopra del cielo”.

Quando uno si ricorda di qualche cosa per via di somiglianza, non gli viene fatto necessa-
riamente anche questo, di pensare se la cosa che ha destato il ricordo sia o no, quanto alla
somiglianza, in qualche parte manchevole rispetto a quella di cui desto il ricordo? [...] C'é
qualche cosa, & vero?, di cui noi affermiamo che & eguale: e non gia voglio dire di legno a
5 legno, di pietra a pietra o di altro simile; bensi di cosa che € di 1a e diversa da tutti questi

eguali, dico I'eguale in sé. Possiamo di questo eguale in sé affermare che &€ qualche cosa, o

[Platone, Fedone,
74a-75c¢, trad. di M.

Valgimigli, in Platone,
Opere complete,
Laterza, Bari-Roma
2019, ed. digitale]

ANTOLOGIA



U4 PLATONE. LO STATO GIUSTO, L'INDIVIDUO GIUSTO

non ¢ nulla affatto? — Dobbiamo affermarlo sicuramente, disse Simmia; proprio cosi. - E co-
nosciamo anche cio6 che esso ¢ in se stesso? [...] E di dove I'abbiamo avuta questa conoscen-
za? Non I'abbiamo avuta da quegli uguali di cui si parlava ora, o legni o pietre o altri oggetti
10 qualunque, a vedere che sono uguali? Non siamo stati indotti da questi uguali a pensare
a quell'uguale, che € pur diverso da questi? O non ti pare che sia diverso? Considera anche
da questo punto. Pietre uguali e legni uguali non accade talvolta che appariscono, anche se
gli stessi, a uno eguali e a un altro [...]. L'eguale in sé si da mai il caso che apparisca disu-
guale, e insomma l'uguaglianza disuguaglianza? — Impossibile, o Socrate. — Infatti non sono
15 la stessa cosa, disse Socrate, questi uguali e I'uguale in sé. [...] E proprio per via di questi
uguali, benché diversi da quell'eguale, che tu hai potuto pensare a fermare nella mente la
conoscenza di esso eguale [...]. E come di cosa o simile o dissimile da codesti, no? [...] Perché
non fa differenza, aggiunse. Basta che tu, veduta una cosa, riesca da codesta vista a pensar-
ne un’altra, sia essa simile o dissimile, ecco che proprio qui, disse, in questo processo, tu hai
2 avuto necessariamente un caso di reminiscenza. [...] Succede a noi qualche cosa di simile
rispetto a quegli eguali che osserviamo nei legni e negli altri oggetti eguali di cui discorrevamo
or ora? Ci appariscono essi cosi eguali come appunto ¢ 'eguale in sé, o difettano in qualche
parte da esso, quanto a essere tali e quali all'eguale o non difettano in nulla? - Molto anzi,
egli disse, ne difettano. — E allora, quando a uno, veduta una cosa, viene fatto di pensare
» cosl: “Questa cosa che ora io vedo tende a essere come un’altra, e precisamente come uno di
quegli esseri che esistono per se stessi, e tuttavia ne difetta, e non puo essere come quello,
e anzi gli rimane inferiore”; ebbene, chi pensa cosi, non siamo noi d’accordo che colui ha da
essersi pur fatta dapprima, in qualche modo, un’idea di quel tale essere a cui dice che la cosa
veduta s’assomiglia, ma da cui ¢, in paragone, difettosa? — Necessariamente. — E allora, dim-
» mi, ¢ avvenuto anche a noi qualche cosa di simile, o no, rispetto agli eguali e all'eguale in sé?
- Certo. - Dunque ¢ necessario che noi si sia avuta gia prima un’idea dell'eguale; prima cioé
di quel tempo in cui, vedendo per la prima volta gli uguali, potemmo pensare che tutti code-
sti eguali aspirano si a essere come I'eguale, ma gli restano inferiori. - E proprio cosi. - E
quindi siamo d’accordo anche in questo, che non da altro s’¢ potuto formare in noi codesto
% pensiero né da altro & possibile che si formi, se non dal vedere o dal toccare o da alcun’altra
di queste sensazioni; ché tutte per me valgono ora lo stesso. — Valgono lo stesso, o Socrate,
rispetto a cio che ora vuol dimostrare il nostro ragionamento. - Ma, naturalmente, proprio
da queste sensazioni deve formarsi in noi il pensiero che tutti gli eguali che cadono sotto di
esse sensazioni aspirano a esser quello che ¢ I'uguale in sé e a cui tuttavia rimangono inferio-
« ri. O come vogliamo dire? — Cosi. — Dunque, prima che noi cominciassimo a vedere e a udire
e insomma a far uso degli altri nostri sensi, bisognava pure che gia ci trovassimo in possesso
della conoscenza dell'eguale in sé, che cosa realmente esso €, se poi dovevamo, gli eguali che
ci risultavano dalle sensazioni, riportarli a quello, e pensare che tutti quanti hanno una loro
ansia di essere come quello, mentre poi gli rimangono al di sotto. - Da quello che s’¢ detto, o
4 Socrate, bisogna concludere cosi. — Or dunque, stubito appena nati, non vedevamo noi, non
udivamo, non avevamo tutti gli altri sensi?

>
5
)
F
0
o
>

Il problema delle modalita con cui si realizza la cono-  scenze gia acquisite dall’anima nel mondo delle idee,

scenza umana costituisce il motivo centrale di que-
sto brano. Socrate affronta la tematica incalzando
I’interlocutore con interventi brevi, domande e rispo-
ste secche, secondo il tipico modo di procedere del
suo metodo dialogico. L’atto umano dell’apprendere
nuove nozioni viene inteso come il recupero di cono-

prima di incarnarsi in un corpo. Al momento della na-
scita, queste idee vengono come dimenticate, o me-
glio messe da parte, per essere recuperate proprio
quando si presenta un’occasione, la vista di un og-
getto sensibile, una discussione con amici, un’espe-
rienza significativa. In questi casi si “risveglia” nella



C 3 IL PLATONE MATURO. OLTRE IL PENSIERO SOCRATICO

nostra mente il ricordo di qualcosa di simile e ci inter-
roghiamo se tale contenuto ricordato sia piu 0 meno
eguale alla cosa sensibile che ha destato in noi quel
ricordo. E cosi mettendo a confronto i due eguali,
I’'oggetto sensibile e 'oggetto ricordato, giungiamo a
riconoscere che nella nostra anima € presente I'idea
perfetta di eguale in sé, diversa da tutti gli altri casi di
eguali, siano essi oggetti o esperienze. Tale idea di
eguale in sé funge da modello assoluto per stabilire
la maggiore o minore eguaglianza tra le cose e non
possiamo averla appresa osservando gli eguali sen-
sibili perché questi sono sempre difettosi in qualcosa
e mai eguali allo stato perfetto. Percid & necessario

PER CAPIRE

1. Qual & il ruolo dell’esperienza nel processo della
conoscenza umana?

2. Sottolinea nel testo i passaggi e le diverse fasi
attraverso cui noi giungiamo a imparare e riportali
in uno schema.

TS5 Il mito di Er

ammettere che noi possedevamo gia da prima della
nostra nascita una tale idea di eguale in sé: «prima
cioe di quel tempo in cui, vedendo per la prima volta
gli uguali, potemmo pensare che tutti codesti eguali
aspirano si a essere come I’eguale, ma gli restano in-
feriori». Platone non nega quindi che la percezione, la
sensazione abbiano un ruolo nel processo della co-
noscenza e dell’imparare: sostiene, pero, che il ruolo
dell’esperienza sensibile € meramente strumentale e
serve soltanto a riattivare la conoscenza intelligibile,
che le e superiore, ovvero la conoscenza delle idee
perfette acquisita dall’anima durante il suo soggiorno
nell’iperuranio.

PER RIFLETTERE

3. Ti sembra convincente la tesi di Platone se-
condo cui I'apprendimento umano & una forma di
reminiscenza e di ricordo? Secondo te, come im-
pariamo? Ha piu valore I'esperienza sensibile o I'at-
tivita del nostro intelletto? Argomenta le tue tesi e
fai degli esempi.

Nel brano proposto, tratto dalla Repubblica, il personaggio Socrate racconta il mito di Er, un va-
loroso guerriero, morto in battaglia, ma dopo dieci giorni ritornato in vita. Er puo cosi raccontare
I'esperienza vissuta durante il suo soggiorno nell’Ade, il regno dell’oltretomba. Non ci sono atte-
stazioni che il protagonista di questo mito sia una figura storicamente esistita, quindi probabil-
mente Platone I'ha inventata. Come accade spesso nei dialoghi platonici, il mito ¢ utile all’autore
per affrontare grandi temi filosofici con immagini poetiche e racconti suggestivi. In questo caso
nel mito di Er — che affronta il problema del destino dell’anima umana nel corso dei suoi cicli di
reincarnazione in nuovi corpi — & in gioco il rapporto tra la sorte assegnata alle anime, da un lato,
e la liberta e la responsabilita delle scelte umane, dall’altro.

ANTOLOGIA

[Platone, Repubblica,
X, 614b-615b,
617b-619a, trad. di
F. Sartori, in Platone,
Opere complete,
Laterza, Bari-Roma
2019, ed. digitale]

Er, figlio di Armenio, di schiatta panfilia, era morto in guerra e quando dopo dieci
giorni si raccolsero i cadaveri gia putrefatti, venne raccolto ancora incorrotto. Porta-
to a casa, nel dodicesimo giorno stava per essere sepolto. Gia era deposto sulla pira
quando risuscito e, risuscitato, prese a raccontare quello che aveva veduto nell’aldila.
5 Ed ecco il suo racconto. Uscita dal suo corpo, 'anima aveva camminato insieme con
molte altre ed erano arrivate a un luogo meraviglioso, dove si aprivano due voragini




>
5
)
F
0
o
>

U4 PLATONE. LO STATO GIUSTO, L'INDIVIDUO GIUSTO

25

nella terra, contigue, e di fronte a queste, alte nel cielo, altre due. In mezzo sedevano
dei giudici che, dopo il giudizio, invitavano i giusti a prendere la strada di destra che
saliva attraverso il cielo, dopo aver loro apposto dinanzi i segni della sentenza; e gli
ingiusti invece a prendere la strada di sinistra, in discesa. E anche questi avevano,
ma sul dorso, i segni di tutte le loro azioni passate. Quando si era avanzato lui, gli
avevano detto che avrebbe dovuto descrivere agli uomini® il mondo dell’aldila, e che
lo esortavano ad ascoltare e contemplare tutto quello che c’era in quel luogo. E 1i ve-
deva le anime che, dopo avere sostenuto il giudizio, se ne andavano per una delle due
voragini, sia del cielo sia della terra; attraverso le altre due passavano altre anime:
dall'una, sozze e polverose, quelle che risalivano dalla terra; dall’altra, monde, altre
che scendevano dal cielo. E quelle che via via arrivavano sembravano venire come
da un lungo cammino. Liete raggiungevano il prato per accamparvisi come in festiva
adunanza. E tutte quelle che si conoscevano si scambiavano affettuosi saluti: quelle
che provenivano dalla terra chiedevano alle altre notizie del mondo celeste, quelle che
provenivano dal cielo notizie del mondo sotterraneo. Si scambiavano i racconti, le
prime gemendo e piangendo perché ricordavano tutti i vari patimenti e spettacoli che
avevano avuti nel loro cammino sotterraneo (un cammino millenario), mentre le se-
conde narravano i godimenti celesti e le visioni di straordinaria bellezza. Molto tempo
[...] occorrerebbe per i molti particolari, ma la sostanza del suo racconto era questa:
per tutte le ingiustizie commesse e per tutte le persone offese da ciascuno, avevano
pagato la pena un caso dopo I'altro, e per ciascun caso dieci volte tanto (questo avve-
niva ogni cento anni, perché tale ¢ la durata della vita umana) [...].

Scegliere il tipo di vita

Tre donne sedevano in cerchio a eguali distanze, ciascuna su un trono: erano le so-
relle di Ananke?, le Moire?®, in abiti bianchi e con serti sul capo, Lachesi Cloto Atropo.
E cantavano in armonia con le Sirene: Lachesi il passato, Cloto il presente, Atropo
il futuro. Cloto a intervalli toccava con la destra il fuso e ne accompagnava il giro
esterno, cosi come faceva Atropo con la sinistra per i giri interni; e Lachesi con I'una
e con l'altra mano toccava ora i giri interni ora quello esterno. Al loro arrivo, le anime
dovevano presentarsi a Lachesi. E un araldo divino prima le aveva disposte in fila, poi
aveva preso dalle ginocchia di Lachesi le sorti e vari tipi di vita, era salito su un podio
elevato e aveva detto: “Parole della vergine Lachesi sorella di Ananke. Anime dall’effi-
mera esistenza corporea, incomincia per voi un altro periodo di generazione mortale,
preludio a nuova morte. Non sara un démone a scegliere voi, ma sarete voi a scegliervi
il démone. Il primo che la sorte designi scelga per primo la vita cui sara poi irrevoca-
bilmente legato. La virtt non ha padrone; secondo che la onori o la spregi, ciascuno
ne avra piu o meno. La responsabilita € di chi sceglie, il dio non € responsabile”. Con
cio aveva scagliato al di sopra di tutti i convenuti le sorti e ciascuno raccoglieva quella
che gli era caduta vicino, salvo Er, cui non era permesso di farlo. Chi I'aveva raccolta
vedeva chiaramente il numero da lui sorteggiato. Stibito dopo ['araldo] aveva deposto
per terra davanti a loro i vari tipi di vita, in numero molto maggiore dei presenti. Ce
n’erano di ogni genere: vite di qualunque animale e anche ogni forma di vita umana.
C’erano tra esse tirannidi, quali durature, quali interrotte a meta e concludentisi in
poverta, esilio e miseria. C’erano pure vite di uomini celebri o per I'aspetto esteriore,

1. Qui e oltre nel testo con “uomo” 3. Alla dea Ananke sono associate ciascuna svolge un compito
si intende “persona”. le Moire, da Parmenide definite specifico: Lachesi attribuisce

2. Compare anche in questo
mito il riferimento ad Ananke, la
potentissima dea del fato e della
necessita, figura simbolica gia
presente nel poema di Parmenide

sue “figlie”, mentre da Platone a ogni essere umano il proprio
“sorelle” della divinita del Fato, a destino, Cloto fila il tessuto della
testimonianza della ricchezza e vita, Atropo infine recide il filo una
pluralita delle versioni tramandate volta giunto il momento fatale.

di uno stesso mito. Le Moire

[>cfr. ANTOLOGIA, T6, p. 91]. sono tre, Lachesi, Cloto e Atropo,



C 3 1L PLATONE MATURO. OLTRE IL PENSIERO SOCRATICO

s per la bellezza, per il vigore fisico in genere e per l'attivita agonistica, o per la nascita
e le virtu di antenati; e vite di gente oscura da questi punti di vista, e cosi pure vite di
donne. Non c’era perd una gerarchia di anime, perché I'anima diventava necessaria-
mente diversa a seconda della vita che sceglieva. Il resto era tutto mescolato insieme:
ricchezza e poverta o malattie e salute; e c’era anche una forma intermedia tra questi

s estremi. Li, come sembra, caro Glaucone, appare tutto il pericolo per I'uomo; e per
questo ciascuno di noi deve stare estremamente attento a cercare e ad apprendere
questa disciplina senza curarsi delle altre, vedendo se riesce ad apprendere e a sco-
prire chi potra comunicargli la capacita e la scienza di discernere la vita onesta e la
vita trista e di scegliere sempre e dovunque la migliore di quelle che gli sono possibili:

& ossia, calcolando quali effetti hanno sulla virtu della vita tutte le cose che ora abbiamo
dette, considerate insieme o separatamente, sapere che cosa produca la bellezza me-
scolata a poverta o ricchezza, se cio¢ un male o un bene, e quale condizione dell’anima
a cio concorra, e quale effetto producano con la loro reciproca mescolanza la nascita
nobile e ignobile, la vita privata e i pubblici uffici, la forza e la debolezza, la facilita e la

e difficolta d’apprendere, e ogni altra simile qualita connaturata all’anima o successiva-
mente acquisita. Cosi, tirando le conclusioni di tutto questo, egli potra, guardando la
natura dell'anima, scegliere una vita peggiore o una vita migliore, chiamando peggiore
quella che la condurra a farsi piu ingiusta, migliore quella che la condurra a farsi pit
giusta. E tutto il resto lo lascera perdere. Abbiamo veduto che € questa la scelta mi-

n gliore, da vivo come da morto.

|
o
o
. |
o
-
=

Esistono due modi diversi di intendere la liberta: la
“liberta da” e la “liberta di”. Il primo riguarda I'in-
dipendenza dai condizionamenti, cioé la possibilita
di agire senza essere controllati, obbligati e senza
dover dare spiegazioni a nessuno, soprattutto se
riguarda solo la nostra vita personale. Ad esempio,
uno schiavo, in quanto vincolato dalla sua condi-
zione di dipendenza e assoggettamento ad un pa-
drone, non & libero. Il secondo modo di intendere
la liberta non riguarda tanto la possibilita di agire
in modo indipendente, quanto quella di volere e di
scegliere, al di la delle circostanze esterne. In que-
sto secondo caso, essere “liberi” significa potersi
autodeterminare, cioé decidere per noi stessi sen-

PER CAPIRE

1. Elenca i principali temi trattati da Platone nel
mito di Er.

2. Quali itinerari vengono determinati dai giudici
per le persone giuste e ingiuste?

3. Quali legami si creano tra le anime provenienti
dalla terra e quelle provenienti dal cielo?

za essere condizionati. Il mito di Er esalta il valore
di questo secondo tipo di liberta. Platone mostra
chiaramente che le nostre vite sono influenzate
dalle scelte che facciamo e che queste non sono
né predeterminate né casuali. Cosi recita I'annun-
cio dell’araldo divino: «La responsabilita & di chi
sceglie, il dio non & responsabile». Ma c’é di piu:
il filosofo suggerisce anche che se siamo capaci
di decidere per noi stessi, allora dobbiamo anche
usare la nostra intelligenza e ricordare le nostre
esperienze passate. Senza riflettere su noi stessi
e sulle nostre vite non impariamo dagli errori del
passato e di conseguenza rischiamo di continuare
a sbagliare.

PER RIFLETTERE

4. Rifletti su come la liberta e la responsabilita si
intrecciano nelle nostre scelte: credi che siamo li-
beri (e quindi responsabili) nel decidere che cosa
fare della nostra vita, oppure pensi che il nostro de-
stino sia gia determinato in anticipo?




U4 PLATONE. LO STATO GIUSTO, L'INDIVIDUO GIUSTO

266}

VIDOTOLNY

[Platone, Fedro,
246b-253e, trad. di
P. Pucci, in Platone,
Opere complete,
Laterza, Bari-Roma
2019, ed. digitale]

[Museo Archeologico, Tarquinia]

T6 La biga alata

In questo passo tratto dal Fedro, attraverso il mito della biga alata, Platone illustra la composizione
dell’anima, che & paragonata a un carro volante, pilotato da un auriga e trainato da una coppia di
cavalli. Come abbiamo studiato, il cavallo bianco cerca di tirare il carro verso il cielo, per contempla-
re le idee nell’iperuranio; il cavallo nero trascina invece la biga verso il suolo. L'auriga ha il difficile
compito di governare i due animali. Vediamo come il filosofo descrive questo carro.

Il paragone

Si raffiguri 'anima come la potenza d’insieme di una pariglia® alata e di un auriga?. Ora
tutti i corsieri® degli dei e i loro aurighi sono buoni e di buona razza, ma quelli degli altri
esseri sono un po’ si e un po’ no. Innanzitutto, per noi uomini, l'auriga conduce la pa-
riglia; poi dei due corsieri uno ¢ nobile e buono, e di buona razza, mentre l'altro ¢ tutto
il contrario ed ¢ di razza opposta. Di qui consegue che, nel nostro caso, il compito di tal
guida ¢ davvero difficile e penoso.

Le componenti non razionali

[...] L'uno dei cavalli, dicemmo, € nobile, e I'altro no; ma quale sia I'eccellenza del virtuo-
so e il vizio del malvagio non I'abbiamo spiegato: conviene dunque parlarne ora*. Ora
I'uno, e cio¢ quello di miglior forma, € di figura dritta e snella, ha la cervice® alta, profilo

1. Coppia di cavalli da 2. Guidatore del carro. 4. In questo paragrafo 5. Il collo.
tiro e, per estensione, 3. Cavalli da tiro Platone approfondisce
biga, cioé carro. : ’ la descrizione dei cavalli

che ha accennato sopra.

Biga in corsa, VI sec. a.C.



C 3 1L PLATONE MATURO. OLTRE IL PENSIERO SOCRATICO

1 regale, il mantello bianco e gli occhi neri, ama la gloria temperata e pudica, ed ¢ amico
dell'opinione verace; lo si guida senza frusta solo con l'incitamento e la ragione. Ma
I'altro corsiero ha una struttura contorta e massiccia, messa insieme non si sa come,
ha forte cervice, collo tozzo, profilo rozzo, mantello nero e occhi chiari e sanguigni,
compagno di insolenza e vanita, peloso fino alle orecchie, sordo e a stento da retta alle

5 sferzate della frusta.

L'auriga rappresenta la parte razionale della no-
stra anima, che ha il compito di governare le altre
due, rappresentate dai due cavalli alati. Desidera
dirigersi verso I'iperuranio, ma non ha la forza fi-
sica per farlo e dunque cerca di guidare i caval-
li in quella direzione. E il modo in cui Platone ci
spiega che ¢ la ragione che deve governare le pas-
sioni e gli istinti in vista di un fine razionalmente
individuato. Il cavallo bianco rappresenta la parte
animosa dell’anima, irrazionale ma piu nobile ri-

PER CAPIRE

1. Che cosa rappresenta 'auriga?
2. Secondo te, perché il suo compito & difficile?

3. Quali sono le caratteristiche del cavallo con |l
mantello nero?

spetto a quella pulsionale (il cavallo nero): se cor-
rettamente addestrato, risulta per tanto docile alle
indicazioni dell’auriga. Questo significa che questa
parte dell’anima si pud governare con la ragione.
Al contrario, il cavallo scuro € sordo alle incitazioni
dell’auriga e quindi, fuor di metafora, rappresenta
la difficolta di governare con la ragione la compo-
nente pulsionale dell’anima. Quest’ultima & pertan-
to la piu vile delle tre parti, proprio perché comple-
tamente in preda ai piu diversi istinti.

PER RIFLETTERE

4. Nella Repubblica, Platone afferma che osser-
vando il conflitto tra desideri in ciascuno di noi sia-
mo in grado di comprendere che I’'anima & divisa in
parti. Hai mai avuto un dilemma che pu0 essere ri-
condotto alle differenti «componenti» della mente?
Descrivilo in quindici righe.

|
o
o
. |
o
-
=




LA DEMOCRAZIA
DEGLI ANTICHI
' E DEI MODERNI

I1 percorso tematico qui proposto prende in esame il concetto di democrazia, EDUCAZIONE
indagandone le origini, I'’evoluzione e le sfide a partire dalla comparsa di CIVICA
questo sistema politico nella polis greca e nelle riflessioni dei pensatori politici

antichi fino alle sue trasformazioni moderne e contemporanee. Partendo

dall’individuazione degli elementi costitutivi dello Stato, metteremo poi a

confronto la “democrazia diretta” degli antichi e la moderna “democrazia

rappresentativa”, evidenziando i valori fondanti del sistema democratico:

I'uguaglianza, la liberta, la partecipazione dei cittadini alla vita politica, la

separazione dei poteri. Non manchera una riflessione sui limiti e sui problemi

strutturali della democrazia, per meglio comprendere le sfide di oggi e

interrogarsi sugli sviluppi futuri del modello democratico.

Lobiettivo del percorso ¢ quindi offrire non solo una comprensione storica e

filosofica della democrazia, ma anche un’opportunita di riflessione critica sui

principi che la guidano e sulle prospettive di un sistema che, seppure imperfetto,

continua a essere preferibile rispetto alle alternative.

Democrazia
e filosofia

Introduzione alla filosofia politica: che cos’é lo Stato? Questo primo percor-
so tematico € un itinerario di filosofia politica, quel campo di ricerca che riflette
sui concetti di giustizia, potere, liberta, uguaglianza e indaga i criteri per analizzare
i diversi sistemi politici.

Il termine “politica” deriva dal greco antico politikos, aggettivo di pdlis (‘citta-Stato’),
il cui significato riguarda tutto cio che si riferisce alla comunita, alla collettivita.



U4 FILOSOFIA AL FUTURO

{312

Prima di avvicinarci dunque alla teoria della democrazia, ¢ bene chiarire sia il
concetto di Stato, ovvero quella particolare forma di comunita organizzata, sia il
perché la riflessione filosofica sulla politica parta dalla Grecia antica.

In linea di massima, nell’ambito della scienza politica con il termine “Stato” si indi-
ca una collettivita organizzata costituita da tre elementi fondamentali:

1. un popolo,
2. un territorio,

3. la sovranita, ovvero il diritto di detenere ed esercitare un potere di comando
sui membri della comunita e sul territorio in cui essi risiedono.

FISSARE | CONCETTI

Definisci

Lo Stato é... \

i » Uuna particolare forma di

costituito da tre elementi  L........
I > fondamentali: i

N

Le peculiarita della Grecia antica Per capire meglio che cosa sia la democrazia

e come nasca dobbiamo partire dalla Grecia antica, dove si sviluppano sia la polis,
sia la filosofia [>cfr. U1, c1]. Queste due realta, la democrazia e la filosofia, nascono
nello stesso ambiente e hanno diversi aspetti in comune. Nel mondo antico, infatti,
la societa greca arcaica si distingue per tre importanti “assenze” che influenzano
il modo in cui si organizzano il potere e il pensiero.

Prima di tutto, a differenza di quanto accade in Egitto, in Grecia non esiste uno
Stato centralizzato, ovvero un sistema politico in cui il potere si concentra in
alcuni apparati amministrativi e di governo situati in genere nella citta piu im-
portante, né esistono regole di successione ereditaria per il potere, in grado di
stabilire a chi spetti il comando della comunita statale dopo la morte del sovrano
o dei governanti. Questo fa si che, quando una persona o una famiglia perde il
potere, la sua sostituzione avvenga spesso attraverso scontri (anche tra gli déi,
le storie dei poeti raccontano di lotte e conflitti per il dominio). In secondo luogo,
nel mondo greco manca un’autorita religiosa centrale: non c’¢ nessuna figura
che possa dire di essere il rappresentante degli déi per legittimare e rafforzare il
suo potere politico, come accade, invece, in altre civilta e culture. Infine, nella
religione greca non esistono testi sacri unici, come quelli presenti nelle tre



LA DEMOCRAZIA DEGLI ANTICHI E DEI MODERNI

grandi religioni monoteiste: ebraismo, cristianesimo e islamismo. La religione
greca si basa piuttosto su racconti e tradizioni locali, tramandati in forma orale
e resi popolari dai poeti.

Confronto politico e ricerca filosofica Queste “assenze” fanno si che, a partire
dal IX secolo a.C., in Grecia si sviluppino piccole citta-Stato indipendenti, le poleis.
In queste citta, chi governa deve continuamente spiegare e motivare le ragioni che
giustificano il proprio potere per essere legittimato a governare ed evitare conflitti.
Cosi, il confronto politico e 'amministrazione della giustizia avvengono nelle as-
semblee cittadine, dove si discute e ci si confronta attraverso il dialogo. E in questo
contesto di discussione che, tra il VI e il V secolo a.C., si sviluppa anche l'idea di
democrazia, cioé di ‘governo del popolo’.

In questo stesso clima culturale segnato dall’assenza di verita sacre e di un’autorita
assoluta nasce anche la filosofia. Se la democrazia favorisce un dibattito pubblico
per decidere che cosa ¢ giusto e chi ha ragione nelle questioni di governo, la filo-
sofia si dedica invece alla ricerca della verita e alla spiegazione delle cause dei
fenomeni naturali e sociali. La filosofia e la democrazia sono
quindi pratiche di discussione e di ricerca che prendono
forma dall'assenza di un’autorita superiore che dica che cosa

ANALISI

Evidenzia itre elementi che nel testo
sia vero o giusto per tutti. vengono individuati come caratteri che
hanno favorito la nascita della democra-

Esaminiamo adesso piu da vicino i caratteri della demo- <l )
zia in Grecia.

crazia degli antichi e della democrazia contemporanea per
provare a comprendere meglio il significato del termine “de- Spiega il senso dell'analogia propo-

e e e . . . . sta nel testo fra nascita della democra-
mocrazia” e i principi fondamentali su cui poggia questo si- ) . : o )

. zia e nascita della filosofia in Grecia.
stema di governo.

Democrazia
ieri e oggi

Democrazia diretta e democrazia rappresentativa Sotto il nome di “demo-
crazia” troviamo due esperimenti politici molto diversi: la democrazia diretta de-
gli antichi e quella rappresentativa dei moderni, oggi largamente piu diffusa.
Per comprendere le differenze tra la democrazia diretta dell’antica Grecia e la mo-
derna democrazia rappresentativa seguiamo la riflessione del politologo francese
Bernard Manin (1951-2024) nel suo saggio Principi del governo rappresentativo
(1997). L’autore parte da un dato storico: nell’Atene classica sono titolari del diritto
di cittadinanza soltanto i maschi adulti, nella condizione di liberi, nati da genitori
entrambi ateniesi: sono esclusi le donne, gli schiavi e i cosiddetti meteci, cioe gli
stranieri residenti. I cittadini prendono parte direttamente alle decisioni politiche
nella ekklesia, 'assemblea popolare, dove votano su ogni questione collettiva,



U4 FILOSOFIA AL FUTURO

{314

senza intermediari (per lo pitu per alzata di mano). Non ¢ quindi contemplata I'idea
della rappresentanza, basata sull’elezione da parte dei cittadini di propri delegati
nell'assemblea, ma coloro che godono del diritto di cittadinanza esercitano diretta-
mente le proprie prerogative e facolta politiche. Osserva Manin:

I1 governo rappresentativo non attribuisce alcun ruolo istituzionale al popolo
riunito in assemblea. Questo ¢ ci6 che lo distingue nella maniera pita eviden-
te dalla democrazia delle antiche citta-stato. Tuttavia, un’analisi del regime
ateniese, il piu noto esempio di democrazia classica, rivela che a separare la
democrazia rappresentativa da quella cosiddetta «diretta» c’¢ anche un’altra
caratteristica (sulla quale ci si sofferma di rado). Nella democrazia ateniese,
molti poteri importanti non erano nelle mani del popolo riunito in assemblea.
Alcune funzioni erano svolte da magistrati eletti. Ma particolarmente degno di
nota ¢ il fatto che molti dei compiti che non erano svolti dall’Assemblea erano
affidati a cittadini selezionati per estrazione a sorte. Al contrario, nessuno
dei governi rappresentativi negli ultimi due secoli ha mai usato I'estrazione
a sorte per attribuire anche solo una piccola porzione di potere politico. [...]
La rappresentanza ¢ stata esclusivamente associata al sistema delle elezioni,
talvolta con I'unione dell’ereditarieta (come nelle monarchie costituzionali),

ma mai con l'estrazione a sorte. [B. Manin, Principi del governo rappresentativo, il Mulino,
Bologna 2010, p. 11]

Infatti, nelle democrazie moderne, la partecipazione politica avviene principal-
mente attraverso i rappresentanti eletti. Questo cambiamento riflette un aspetto
centrale della nostra democrazia: con la progressiva espansione delle dimensioni,
delle strutture e delle funzioni dello Stato, si verifica I'impossibilita pratica di un
coinvolgimento diretto di tutti i cittadini e le cittadine nelle decisioni politiche.
Manin osserva come la rappresentanza moderna sia una forma di mediazione

tra I'ideale democratico di partecipazione e la necessita di go-

FISSARE | CONCETTI vernare comunita e territori sempre piti ampi e complessi. Inol-

Indica quali due caratteri distinguo-
no, secondo il testo, la democrazia mo-

tre, lo studioso francese sottolinea che la democrazia moderna
protegge i diritti individuali e garantisce il rispetto della liberta

derna da quella degli antichi: personale in una forma universale e inclusiva che sarebbe im-

pensabile nelle democrazie antiche, dove le liberta e i diritti
di cittadinanza sono riservati a pochi soggetti selezionati con
criteri restrittivi.

Democrazia diretta oggi: il referendum E pero rilevante notare che, nono-

stante siano fondate sul principio della rappresentanza, le democrazie contem-
poranee usano “istituti” o “strumenti” di consultazione della cittadinanza e di
partecipazione alla vita pubblica, tipici della democrazia diretta. Uno dei pit noti
¢ il referendum, che permette alle cittadine e ai cittadini di esprimersi diretta-
mente su una specifica questione, votando contro o a favore: in questo caso &
la cittadinanza stessa che viene chiamata a prendere una decisione su un tema
importante. In Svizzera, ad esempio, l'istituto del referendum ¢ adoperato di fre-



LA DEMOCRAZIA DEGLI ANTICHI E DEI MODERNI 315

Voto al
Landsgemeinde a
Glarona (Svizzera),
7 maggio 2006

[foto di Adrian Suic]

In alcuni cantoni
Svizzeri permane
ancora un’antica forma
di democrazia diretta
premoderna chiamata
Landsgemeinde: nei
comuni con poche
centinaia di cittadini,
una volta all’anno,

gli aventi diritto al

voto si riuniscono

in assemblea,
generalmente
all’'aperto, per prendere
decisioni relative

sia alle elezioni,

sia alle questioni
cantonali. Il voto puo
essere preceduto da
discussioni pubbliche
e avviene per alzata di
mano. Questa pratica &
attuabile solo in territori
con pochi abitanti

e non garantisce la
segretezza del voto.

quente e a esso si affianca anche un dispositivo di democrazia diretta ancora piu
“estremo”: le assemblee cantonali, dalla denominazione dei distretti geografici e
amministrativi, i ventisei “cantoni” appunto, in cui ¢ suddivisa la Confederazione
svizzera. Nella fotografia qui in alto si pud osservare appunto I'assemblea di un
cantone in cui la cittadinanza vota addirittura direttamente per alzata di mano,
senza la mediazione di rappresentanti.

EDUCAZIONE CIVICA RICERCA

Definisci listituto del referendum.
Compi una breve ricerca su quali elementi di democrazia diretta sono previsti dalla nostra Costituzione.

| principi della democrazia:
Puguaglianza

Un metodo per prendere decisioni collettive Dopo aver riflettuto sulle diffe-
renze tra la democrazia diretta degli antichi e la moderna democrazia rappresen-
tativa, possiamo dunque domandarci che cosa € la democrazia, quali sono i valori
fondanti delle democrazie contemporanee, e in che modo, con le dovute differenze



U4 FILOSOFIA AL FUTURO

{316 |

legate ai diversi contesti storici e sociali, tali valori sono riscontrabili anche nella
democrazia antica.

Un punto di partenza per iniziare a chiarire il significato del termine “democrazia”
ci viene fornito dalla definizione che ne da Norberto Bobbio (1909-2004), filosofo
e politologo italiano del Novecento. In una intervista televisiva registrata il 28 feb-
braio 1985 ma ancora attuale (e disponibile in rete sul sito Teche Rai e sul quoti-
diano online «Articolo 21»), Bobbio sostiene che la democrazia ¢ una “procedura”,
cio¢ un metodo e un insieme di regole finalizzati a prendere le decisioni vincolanti
per tutta la collettivita. Afferma Bobbio:

Si chiama gruppo democratico quel gruppo in cui valgono almeno due regole per
prendere decisioni collettive: tutti partecipano alla decisione direttamente o indi-
rettamente; la decisione viene presa a maggioranza dopo una libera discussione.
Queste sono le due regole in base alle quali a me pare che si possa parlare di
democrazia nel senso minimo e ci si possa mettere facilmente d’accordo per dire

dove c’¢ democrazia e dove non c’'¢ democrazia. [da https://www.articolo21.0rg/2022/12/
che-cose-la-democrazia-intervista-a-norberto-bobbio/]

Dunque, in particolare secondo la definizione “procedurale” di Bobbio, consideria-
mo “democratico” uno Stato che ¢ in grado di soddisfare almeno

FISSARE | CONCETTI queste due condizioni minime ed essenziali:

Elenca

le due condizioni minime

1. tutti partecipano alle decisioni collettive, direttamente (de-

per uno Stato democratico, secondo mocrazia diretta) o indirettamente attraverso l'elezione di rap-

Bobbio:

ANALISI

Spiega che cosa significa “definizio-
ne procedurale della democrazia”.

presentanti (democrazia rappresentativa);

2. le decisioni sono prese secondo la regola di maggioranza,
cioé sono approvate se, dopo la deliberazione (cio¢ la discussio-
ne, il dibattito), ottengono pit voti favorevoli che contrari.

La democrazia ¢ quindi un insieme di regole finalizzate a prendere le decisioni col-
lettive (sia votando per alzata di mano in assemblea, come ad Atene, sia eleggendo
rappresentanti che poi votano sui singoli temi, come accade oggi) col massimo di
consenso e col minimo di violenza. Tale definizione procedurale puo, dunque, adat-
tarsi tanto alla democrazia diretta degli antichi quanto a quella rappresentativa dei
moderni, che conosciamo direttamente.

Per giungere a una definizione piti ampia e articolata del concetto di democrazia
dobbiamo pero integrare questa definizione “minima” proposta da Bobbio, pren-
dendo in considerazione i valori fondanti del sistema demo-
cratico: uno Stato ¢ infatti qualificabile come “democratico”
non solo perché adotta il metodo della deliberazione a maggio-
ranza, ma anche perché garantisce e tutela 'uguaglianza e la
liberta dei cittadini.

Uguaglianza formale e uguaglianza sostanziale L'uguaglianza & un concetto

che implica sempre una relazione con l'altro da sé: cio significa che non pos-



LA DEMOCRAZIA DEGLI ANTICHI E DEI MODERNI

siamo essere uguali da soli, si € sempre uguali (o diversi) rispetto a qualcuno
e riguardo a qualcosa. Due persone possono essere uguali per altezza oppure
possono percepire uguale stipendio. Quindi, per capire che cosa sia 'uguaglianza
democratica dobbiamo porci almeno due domande: chi sono gli uguali? in che
cosa sono uguali tra loro? Cerchiamo di rispondere insieme a questi interrogativi,
leggendo l'inizio dell’articolo 3 della Costituzione della Repubblica italiana,
che afferma:

Tutti i cittadini hanno pari dignita sociale e sono uguali davanti alla legge, senza
distinzione di sesso, di razza, di lingua, di religione, di opinioni politiche, di con-
dizioni personali e sociali. [Costituzione della Repubblica italiana, art. 3]

Questo articolo prescrive la cosiddetta uguaglianza “formale”, espressione che
significa che davanti alla legge siamo, per la nostra Repubblica, tutti uguali, no-
nostante ciascuno di noi sia diverso dagli altri. Le differenze biologiche, etni-
che, linguistiche, culturali e religiose non hanno incidenza sul piano giuridico
e politico, ovvero non sono rilevanti davanti alla legge, né lo sono per limitare
la partecipazione alla vita pubblica e I'accesso al diritto di voto (sia che si tratti
di una votazione di tutti i cittadini per decidere direttamente su una questione,
come nella democrazia antica, sia per eleggere un rappresentante nell’assemblea
parlamentare, come in quella contemporanea). Il principio di uguaglianza non af-
ferma dunque che siamo tutti identici, né prescrive che dovremmo diventarlo, ma
stabilisce che — anche se ciascuno di noi ha caratteristiche diverse — nessuno puo
essere superiore o inferiore a qualcun altro dal punto di vista giuridico e politico:
in uno Stato democratico, fondato sul principio di uguaglianza sancito per legge,
non sono ammissibili, né tanto meno giustificabili, le discriminazioni o i privilegi.
Davanti alla legge non conta quale sia il mio genere, non sono rilevanti le condi-
zioni socio-economiche o le tradizioni culturali della mia famiglia di provenienza,
né i miei orientamenti sessuali o le mie convinzioni personali, anche qualora que-
ste fossero antidemocratiche.

—

'9\ b i?

<|>

N N | 1M

Uguaglianza Uguaglianza sostanziale

(| cm—)]

& S
U —
?l —— "ll
(—n
([ m—))

t

N
'Q
(i

e &

®

I

i

{317 |

Una rappresentazione
simbolica della
differenza fra
uguaglianza formale
e uguaglianza
sostanziale



U4 FILOSOFIA AL FUTURO

{318

La seconda parte dell’articolo 3 della Costituzione della Repubblica italiana aggiun-
ge un tassello importante: 'impegno dello Stato ad assicurare a tutti i cittadini e le
cittadine 'uguaglianza “sostanziale”:

E compito della Repubblica rimuovere gli ostacoli di ordine economico e sociale,
che, limitando di fatto la liberta e I'eguaglianza dei cittadini, impediscono il pie-
no sviluppo della persona umana e l'effettiva partecipazione di tutti i lavoratori

all'organizzazione politica, economica e sociale del paese. [Costituzione della Repubblica
italiana, art. 3]

La Costituzione italiana assegna alla Repubblica il compito di contrastare attiva-
mente le disuguaglianze, rimuovendo gli ostacoli che limitano il pieno sviluppo
della persona e assumendo tutte le iniziative necessarie per assicurare l'effettiva
equita dei cittadini.

EDUCAZIONE CIVICA

Spiega come l'articolo 3 della nostra Costituzione si riferisca tanto all’'uguaglianza formale, quanto a quella sostanziale,
poi ritrova nell’articolo tale duplice riferimento.

L’'uguaglianza nella democrazia ateniese Per indicare I'uguaglianza formale

stabilita per legge gli Ateniesi usano la parola isonomia, dall’aggettivo ison,
‘uguale’, e dal sostantivo nomos, ‘legge’. L'uguaglianza stabilita dalla legge € carat-
teristica della democrazia al punto tale che alcuni autori antichi usano il termine
isonomia come sinonimo di “democrazia”. E il caso di Erodoto (484-425 a.C. cir-
ca), lo storico greco che nelle sue Storie racconta eventi, usi e costumi del mondo
antico. In questa opera compare per la prima volta anche la parola demokratia,
termine greco che deriva da démos, ‘popolo’, e kratos, ‘potere’, e ha il significato
di ‘potere del popolo’.

Nel terzo libro delle sue Storie, Erodoto riferisce un dibattito che si suppone abbia
avuto luogo in Persia in seguito al rovesciamento di un usurpatore al trono. Ri-
conquistato il potere, i cospiratori si confrontano per decidere quale sia il miglior
sistema politico da instaurare in Persia: le alternative considerate sono la monar-
chia, l'oligarchia e la democrazia. Tra i dignitari persiani, titolari delle cariche piu
elevate, Otane propende per la democrazia considerandola come il modo migliore
per evitare il governo arbitrario, perché in questo sistema «non c’¢ nulla di cio che
fa un monarcar. In merito al sistema democratico, Otane afferma: «l governo del
popolo comporta gia il nome piu bello che esista: isonomia» (Erodoto, Storie, III, 80;
trad. di F. Barberis, Garzanti, Milano 2006). Ecco dunque uno dei passi piu celebri
dell’antichita, in cui il termine isonomia &€ adoperato come sinonimo di democrazia.

Democrazia e diritto di parola nelPassemblea L'isonomia, cioé I'uguaglianza

di tutti i cittadini della polis davanti alla legge, & la base politica che permette I'ise-



La collina della Pnyx oggi
e il particolare del bema

Inizialmente I’ ekklesia, 'assemblea
degli antichi Ateniesi, si teneva
negli spazi aperti dell’agora.

Fu poi spostata sui pendii della
collina della Pnyx, non lontana
dall’acropoli. Qui fu costruita
una apposita terrazza di forma
semicircolare che poteva ospitare
fino a 10.000 persone, anche se
ne erano sufficienti 6000
perché I'assemblea potesse
avere luogo. Ogni cittadino
aveva il diritto di parlare ed
esprimere la propria opinione;

in caso di istanze diverse una
decisione era presa votando

per semplice alzata di mano.
Oggetto di tre grandi fasi
costruttive, la collina ebbe fin
dalla sua prima sistemazione
due elementi essenziali: la
tribuna per I'oratore, chiamata
bema, e il luogo dove veniva
collocata la clessidra che
segnava il tempo.

LA DEMOCRAZIA DEGLI ANTICHI E DEI MODERNI

goria, il diritto di parlare e di essere ascoltati. Anche il termine isegoria deriva
da due parole greche: ison, che significa ‘uguale’, e agoréuo, cio¢ ‘parlare in pubbli-
co’. Questo verbo ha la stessa radice di agora, la piazza, luogo di dibattito pubblico.
In questo contesto, isegoria non significa solo liberta di parola, ma anche possibi-
lita per ogni cittadino di parlare pubblicamente e contribuire attivamente alle

decisioni della citta.

In sintesi, l'isegoria € una norma che garantisce a ogni cittadino il diritto di espri-
mersi liberamente, in pubblico e su un piano di parita ri-

spetto agli altri. Nella democrazia diretta di Atene, l'isegoria ¢
in qualche modo 'equivalente antico dei nostri diritti politici

Definisci

attivi (diritto di eleggere con il voto i propri rappresentanti) e
passivi (diritto di candidarsi per essere eletti).

| principi della democrazia:

la liberta

FISSARE | CONCETTI

“isonomia” e “isegoria”.

Liberta personale e di espressione Laltro pilastro su cui si fonda la demo-
crazia ¢ la liberta, che rappresenta la possibilita di ciascun cittadino di agire
secondo la propria volonta e di partecipare alla vita pubblica, a condizione che
il suo comportamento non pregiudichi l'integrita fisica e morale degli altri. In

{319



U4 FILOSOFIA AL FUTURO

{320 |

democrazia, la liberta ¢ tanto un diritto individuale quanto un diritto-valore
collettivo. Essere liberi significa infatti avere la possibilita di vivere senza im-
posizioni. Allo stesso tempo, la liberta costituisce la premessa, la base per una
societa in cui il pluralismo delle opinioni, il dibattito e la partecipazione pos-
sono realizzarsi pienamente. L'insieme di queste liberta individuali e collettive
corrisponde ai diritti civili, espressi nella nostra Carta costituzionale negli
articoli dal 13 al 28 (sezione Titolo I. Rapporti civili). I diritti civili sono la liber-

ANALISI

Spiega che cosa significa che la li-
berta & tanto un valore individuale quan-
to un valore collettivo.

ta personale (art.13), la liberta di domicilio, corrispondenza,
movimento (artt. 14-16), la liberta di riunione e di associazio-
ne (artt. 17-18), la liberta religiosa (artt. 19-20), la liberta di
pensiero ed espressione (art. 21). Gli artt. 22-28 completano
la sezione sui diritti civili con garanzie sull’istruzione, la sa-
lute, la giustizia, la responsabilita degli organi dello Stato e
altre questioni.

Leggiamo l'inizio dell’articolo 13 della Costituzione della Repubblica italiana che
definisce la liberta personale, ovvero la liberta dalle costrizioni fisiche:

La liberta personale ¢ inviolabile.
Non ¢ ammessa forma alcuna di detenzione, di ispezione o perquisizione perso-
nale, né qualsiasi altra restrizione della liberta personale, se non per atto moti-

vato dell’'autorita giudiziaria e nei soli casi e modi previsti dalla legge. [Costituzione
della Repubblica italiana, art. 13]

FISSARE | CONCETTI

Definisci il concetto giuridico di li-
berta personale.

Si tratta di un articolo che protegge le cittadine e i cittadini
dagli abusi del potere e rappresenta un presupposto essenziale
perché si possa godere delle altre liberta e diritti. L’articolo 21
tutela invece la liberta di pensiero e di espressione, cio¢ la
“pronipote” dell’isegoria antica: «Tutti hanno diritto di manife-
stare liberamente il proprio pensiero con la parola, lo scritto e

ogni altro mezzo di diffusione».

Fukt, Free Speech
*Conditions Apply
[graffito a Enmore, Sydney
(Australia)]

Sulle orme del piu
famoso street artist
Banksy, I'australiano
Fukt, riferendosi alla
difficolta degli artisti
di strada di esprimersi
attraverso la propria
arte, ironizza sulla
cosiddetta “liberta di
espressione” (Free
Speech) che & sempre
soggetta a “condizioni”
(Conditions Apply) che
ne limitano la reale
portata.



LA DEMOCRAZIA DEGLI ANTICHI E DEI MODERNI 301

Questi due principi sono centrali perché garantiscono alla cittadinanza di parte-
cipare attivamente alle decisioni che la riguardano, confrontandosi apertamente e
contribuendo al bene comune senza temere repressioni o coercizioni.

Concludendo, la nozione di liberta in una democrazia moderna si radica pro-
fondamente nella tradizione dell’antica democrazia ateniese, dove l'esercizio dei
diritti individuali e la partecipazione diretta alla vita pubblica costituivano il fon-
damento della polis.

EDUCAZIONE CIVICA RICERCA

Fissa e approfondisci il tema della cittadinanza. 2. Indaga su come si acquisisce oggi la cittadinanza
italiana. Approfondisci il significato delle espressioni “ius
soli”, “ius sanguinis” e “ius scholae”. Se vuoi, puoi fare
qualche comparazione con le leggi sull’acquisizione della

cittadinanza di altri Stati.

1. Leggi la definizione del termine fornita dal’Enciclope-
dia online Treccani:

«Condizione di appartenenza di un individuo a uno Stato,
con i diritti e i doveri che tale relazione comporta; tra i pri-

mi, vanno annoverati in particolare i diritti politici, ovvero
il diritto di voto e la possibilita di ricoprire pubblici uffici;
trai secondi, il dovere di fedelta e I'obbligo di difendere lo

3. Che cos'’e la cittadinanza europea? Che cosa compor-
ta?

4. Sipud perdere la cittadinanza? In quali casi?

Stato, prestando il servizio militare, nei limiti e modi sta-
biliti dalla legge».

Democrazie contemporanee:
cittadinanza e separazione dei poteri

Nell'evoluzione moderna e contemporanea della democrazia, accanto ai principi di
uguaglianza e di liberta se ne sono affermati anche altri due: la cittadinanza atti-
va, che si trova “in potenza” gia nel mondo greco, ovvero la partecipazione di tutti
alla vita pubblica e al benessere della comunita, e la separazione dei poteri dello
Stato (legislativo, esecutivo, giudiziario) in organi separati e indipendenti (parla-
mento, governo, magistratura).

Cittadinanza e partecipazione 1l termine “cittadinanza” indica il rapporto di
appartenenza sussistente tra l'individuo e lo Stato, con i diritti e i doveri che que-
sto comporta: in virtu del legame con lo Stato il soggetto diventa infatti titolare di
determinati diritti e doveri. Spieghiamoci meglio. In democrazia ci qualifichiamo
come cittadine e cittadini, non come sudditi. Che cosa cambia? Pur appartenen-
do a una comunita politica, il suddito si trova in una condizione di sottomissione
all'autorita di un sovrano assoluto o di un tiranno, e quindi non ha la possibilita di
partecipare attivamente alle decisioni pubbliche e politiche: deve limitarsi a obbedi-
re alle leggi e alle decisioni del sovrano o dello Stato, non ha il diritto di criticarle o
di influire su di esse. Invece il cittadino € un membro attivo della comunita politica
di cui fa parte. In ragione del suo rapporto di appartenenza allo Stato, il cittadino



U4 FILOSOFIA AL FUTURO

322

non solo deve rispettarne le leggi, ma ha anche il diritto e il dovere di partecipare
alla vita pubblica, ad esempio votando. Il concetto di cittadino si basa sull'idea di
partecipazione e appartenenza alla comunita politica, attraverso il godimento di
diritti (ad esempio il diritto all'istruzione, alla salute, al lavoro, ecc.) e 'assolvimento
di doveri (ad esempio il pagamento delle tasse per garantire i servizi pubblici, come
la scuola e la sanita). In altre parole, in democrazia esistono responsabilita reci-
proche tra Stato e cittadini: il primo si impegna a riconoscere e tutelare i «diritti
inviolabili» dei secondi; a loro volta i cittadini si impegnano ad adempiere ai «doveri
inderogabili di solidarieta politica, economica e sociale» nei confronti della comuni-
ta statale, come recita I'articolo 2 della nostra Costituzione:

La Repubblica riconosce e garantisce i diritti inviolabili dell'uomo, sia come sin-
golo, sia nelle formazioni sociali ove si svolge la sua personalita, e richiede I'a-
dempimento dei doveri inderogabili di solidarieta politica, economica e sociale.
[Costituzione della Repubblica italiana, art. 2]

EDUCAZIONE CIVICA RICERCA

Evidenzia in questo articolo il riferimento duplice ai diritti € ai doveri, poi ricerca in altri articoli della Costituzione
esempi specifici di come a ogni diritto corrisponda sempre anche un dovere.

Aristotele e il “cittadino democratico” Gia Aristotele (384-322 a.C.) [>cfr. us]
sviluppa una sua teoria della cittadinanza e definisce il cittadino democratico
come colui che pud avere accesso alle cariche politiche senza limiti di tempo. Scrive
Aristotele:

Ma poiché lo Stato € un composto, come un’altra qualsiasi di quelle cose che sono
un tutto e risultano di molte parti, evidentemente bisognera dapprima fare una
ricerca sul cittadino: lo Stato, infatti, € una pluralita di cittadini. Di conseguen-
za s’ha da esaminare chi bisogna chiamare cittadino e chi ¢ il cittadino. Perché
anche sul cittadino si discute di frequente e non tutti ammettono concordemente
che cittadino sia la stessa persona: in effetti, c’¢ chi, pur essendo cittadino in una
democrazia, spesso non ¢ cittadino in una oligarchia. Non si devono considerare,
¢ chiaro, quelli che ottengono siffatto titolo di cittadino in maniera speciale, come
ad esempio chi & stato fatto cittadino: il cittadino non € cittadino in quanto abita
in un certo luogo (perché anche i meteci e gli schiavi® hanno in comune il domi-
cilio) né lo sono quelli che godono certi diritti politici [...], come i ragazzi che per
I'eta non sono ancora iscritti nelle liste e i vecchi che sono esenti da incarichi?
[...]. Noi cerchiamo il cittadino in senso assoluto senza alcuna imperfezione del

1. I meteci sono gli nella citta, ma questo perché non sono ancora pubblici. Entrambi,
stranieri residenti. Non non li rende cittadini, non formati e non possono secondo Aristotele,

basta abitare in un hanno diritti politici. partecipare alla vita si possono chiamare
certo luogo per essere politica; gli anziani hanno, cittadini “in un certo
considerati cittadini: 2. [ ragazzi non sono invece, passato l'eta senso”, ma non del tutto.

meteci e schiavi vivono ancora cittadini “completi” per assumere incarichi



LA DEMOCRAZIA DEGLI ANTICHI E DEI MODERNI

genere, che debba essere corretta, perché anche riguardo a uomini privati dei
diritti politici ed esiliati si possono porre tali dubbi e soluzioni. Cittadino in senso
assoluto non ¢ definito da altro che dalla partecipazione alle funzioni di giudice e

alle cariche. [Aristotele, Politica, 1274b-1275a, trad. di R. Laurenti, in Opere, vol. 8, Laterza, Bari-Roma
2019, ed. digitale]

La concezione aristotelica della cittadinanza evidenzia come l'essere cittadini non si
limiti alla sola appartenenza geografica o al godimento di alcuni diritti, ma richie-

da un coinvolgimento attivo nella vita politica. Secondo Aristotele, infatti, il citta-

dino “in senso assoluto” € colui che partecipa direttamente FISSARE | CONCETTI
alle funzioni giudiziarie e alle cariche pubbliche. In questo

modo, il cittadino & chiamato a contribuire concretamente Spiega che cosa distingue, nella

polis democratica, il cittadino “in senso
assoluto” da chi & cittadino in senso im-
perfetto, secondo Aristotele.

alla gestione dello Stato, il quale & inteso come un insieme
di parti interconnesse, dove ogni individuo assume un ruolo
essenziale.

Separazione e distribuzione dei poteri Altra caratteristica imprescindibile di
tutti i sistemi democratici contemporanei ¢ la separazione dei poteri, il principio
secondo cui a ciascuna funzione dello Stato corrisponde un potere, esercitato
da specifici organi: il potere legislativo ¢ affidato al Parlamento; il potere ammi-
nistrativo o esecutivo ¢ affidato al Governo; il potere giudiziario ¢ affidato alla
Magistratura.

A formalizzare per primo la teoria della separazione dei poteri ¢ il filosofo france-
se del XVIII secolo Charles-Louis de Secondat, barone di Montesquieu (1689-
1755), nella sua opera principale, Lo spirito delle leggi, pubblicata nel 1748.
E lui ad affermare la necessita che uno Stato divida le sue funzioni principali in
tre sfere - il potere di fare le leggi (legislativo), di attuarle (esecutivo), di giudicare
chi non le rispetta (giudiziario) — affidandole a organi distinti e indipendenti
per impedire la concentrazione di piu poteri in un unico gruppo o individuo che
potrebbe dare luogo a forme autoritarie, e per proteggere la liberta e la stabilita
dello Stato.

Anche se il principio della separazione dei poteri ha origini moderne, qualcosa di
simile a questo principio si trova gia nella democrazia ateniese e in altri sistemi
partecipativi dell’antichita. Ad Atene, ad esempio, il popolo esercita il potere legi-
slativo tramite 'assemblea, il potere esecutivo attraverso i magistrati (che sono
cariche che assomigliano piu ai nostri ministri che ai nostri magistrati) e il potere
giudiziario tramite i tribunali popolari. Anche se questi ruoli non risultano for-
malmente separati, come definito nella teoria di Montesquieu - e nelle moderne
democrazie —, si cerca di evitare una concentrazione di potere in un'unica persona

o organismo. In questo senso, la separazione dei poteri € un principio organiz-
zativo rintracciabile gia nelle prime forme di governo demo-

cratico del mondo antico che poi viene elaborato sul piano FISSARE | CONCETTI
teorico da Montesquieu fino a diventare un pilastro delle

) Definisci “divisione dei poteri”.
democrazie moderne.



U4 FILOSOFIA AL FUTURO

{324 |

La democrazia é il miglior
sistema di governo?

Oggi noi associamo alla parola “democrazia” un significato positivo, ma non & cosi
da sempre. Come osserva Norberto Bobbio:

Oggi “democrazia” € un termine con connotazione fortemente positiva [...]. Al con-
trario nella tradizionale disputa sulla miglior forma di governo, la democrazia ¢
stata quasi sempre collocata all'ultimo posto, proprio in ragione della sua natura
di potere diretto del popolo o della massa, cui di solito sono stati attribuiti i peg-
giori vizi della licenziosita, della incontinenza, della ignoranza, della incompeten-

za, dell'insensatezza, della aggressivita, della intolleranza. [N. Bobbio, Teoria generale
della politica, Einaudi, Torino 1999, p. 327]

Gli storici antichi e la democrazia ateniese Ritroviamo opinioni contrastanti
sulla democrazia nella stessa Atene democratica del V secolo a.C. Nella Guerra del
Peloponneso lo storico Tucidide racconta il conflitto tra Sparta e Atene dal 431 al
411 a.C. e riporta il discorso funebre pronunciato nel 430 a.C. da Pericle, celebre
leader politico ateniese, in occasione della cerimonia in onore dei caduti nel primo
anno di guerra. 1l nucleo centrale di questo intervento pubblico € un lungo e appas-
sionato elogio della democrazia ateniese e della sua potenza imperiale. L'ordina-
mento politico di Atene € cosi definito:

Pericle pronuncia
il discorso funebre

gte;r:ig:iditrlttiuna Abbiamo una costituzione che non emula le leggi dei vicini, in quanto noi
stampa del 1915 siamo piu d’esempio ad altri che imitatori. E poiché essa & retta in modo che

i diritti civili spettino non a poche persone [0ligoi]l ma alla mag-
gioranza, essa € chiamata democrazia: di fronte alle leggi, per
quanto riguarda gli interessi privati, a tutti spetta un piano
di parita, mentre per quanto riguarda la considerazione pub-
blica nell’amministrazione dello stato, ciascuno ¢& preferito a
seconda del suo emergere in un determinato campo, non per la
provenienza da una classe sociale ma piu per quello che vale.
E, per quanto riguarda la poverta, se uno puo fare qualcosa di
buono alla citta, non ne ¢ impedito dall’oscurita del suo ran-

go sociale. [Tucidide, Guerra del Peloponneso, I, 37, 1; trad. di F. Ferrari, Bur,
Milano 2011, p. 325]

A questa “narrazione” positiva della democrazia ateniese se ne
opponevano pero altre, di cui preziosa testimonianza ¢ la Co-
stituzione degli Ateniesi, scritta da un Anonimo ateniese, ma
attribuita a lungo allo storico Senofonte, e composta nella se-
conda meta del V secolo a.C.: si tratta di uno spietato attacco
alla democrazia ateniese, definita il governo della «canaglia» che
schiaccia la «gente per bene». Il testo & organizzato in forma di
dialogo fra due oppositori al regime democratico: uno totalmen-



LA DEMOCRAZIA DEGLI ANTICHI E DEI MODERNI 305

te intransigente (B) e l'altro piu lucido e acuto (A), che riconosce la coerenza del
popolo ateniese nel perseguire il proprio bieco interesse. Il malgoverno democra-
tico non & una degenerazione, ma il pilastro del predominio popolare:

B 11 popolo non vuol essere schiavo in una citta retta dal buongoverno, ma essere
libero e comandare: del malgoverno non gliene importa nulla.

Ma proprio da quello che tu chiami “malgoverno” il popolo trae la sua forza
e la sua liberta. Certo, se ¢ il buongoverno che tu cerchi, allora lo scenario &
tutt’altro: vedrai i pit1 capaci imporre le leggi, e la gente per bene la fara pagare
alla canaglia, e sara la gente per bene a prendere le decisioni ANALISI
politiche, e non consentira che dei pazzi siedano in Consiglio
o prendano la parola in assemblea. Cosi in poco tempo, con
saggi provvedimenti del genere, finalmente il popolo cadrebbe

in schiavitu. [Ps. Senofonte, Costituzione degli Ateniesi, in Anonimo ateniese,
La democrazia come violenza, a cura di L. Canfora, Sellerio, Palermo 1982, pp.
17-18]

Sintetizza le due diverse valutazio-
ni della democrazia che emergono dal
discorso di Pericle riportato da Tuci-
dide e dal dialogo tratto dalla Costitu-
Zione degli Ateniesi.

11 sospetto verso il regime democratico, accusato di favorire l'ascesa al potere del
ceto popolare, facile preda di reazioni impulsive e del tutto incompetente nel gover-
no della polis, € un motivo presente anche nella riflessione dei filosofi — in partico-
lare di Platone: lo abbiamo visto nel capitolo 4 di questa Unita e lo approfondiremo
nelle pagine successive.

ANALISI

Approfondisci la concezione platonica della democrazia.

Rileggi nel capitolo 4 di questa Unita le osservazioni di Platone sulla democrazia [> cfr. U4, ] e il passo T1 La “me-
tafora nautica”: siamo tutti sulla stessa barca.

Sintetizza la posizione di Platone: perché egli critica la democrazia?

Rifletti Perché, secondo Platone, la democrazia inevitabilmente degenera in tirannide?

Verso una concezione positiva: I'“eta dei diritti” L'esame dei giudizi favorevoli
e contrari sul sistema democratico formulati da Tucidide e dall’Anonimo ateniese
ci spinge a porre un interrogativo di carattere storico e filosofico: quando si verifica
il “salto di qualita” che fa, ancora oggi, della democrazia un elemento portante del
nostro orizzonte politico e culturale? E ancora Bobbio a offrirci una chiave di lettura.
Egli individua il momento decisivo di passaggio in quella fase storica che definisce
I'“eta dei diritti”, tra la fine del XVIII secolo ¢ il XIX, e identifica il principale mo-
tore del mutamento nelle due rivoluzioni politiche del mondo FISSARE | CONCETTI

moderno: la Rivoluzione americana e la Rivoluzione francese.

Spiega che cosa intende Norberto
Bobbio con I'espressione “eta dei di-
ritti”.

Questi due eventi storici contribuirono in maniera determi-
nante a scardinare I'assetto sociale tradizionale, mettendo in
discussione l'idea che una minoranza di persone, in ragione



U4 FILOSOFIA AL FUTURO

326

delle sue origini nobiliari, dovesse godere per nascita di privilegi e di diritti esclusivi
negati alla maggior parte dei cittadini. I principi fondamentali di questo cambiamento
culturale epocale sono fissati prima nella Dichiarazione d’Indipendenza degli Stati
Uniti d’America (1776) e poi nella Dichiarazione dei diritti dell’'uomo e del citta-
dino della Francia rivoluzionaria (1789), le quali affermano i principi della liberta,
della uguaglianza e della sovranita dei cittadini. Leggiamo I'avvio della Dichiarazione
del 1789:

I rappresentanti del popolo francese costituiti in Assemblea Nazionale, consideran-
do che l'ignoranza, I'oblio o il disprezzo dei diritti dell'uomo sono le uniche cause
delle sciagure pubbliche e della corruzione dei governi, hanno stabilito di esporre,
in una solenne dichiarazione, i diritti naturali, inalienabili e sacri dell'uomo [...].
Di conseguenza, 'Assemblea Nazionale riconosce e dichiara, in presenza e sotto gli
auspici dell’'Essere Supremo?, i seguenti diritti dell'uomo e del cittadino:

Art. 1 - Gli uomini nascono e rimangono liberi e uguali nei diritti. Le distinzioni
sociali non possono essere fondate che sull'utilita comune.

Art. 2 - 11 fine di ogni associazione politica ¢ la conservazione dei diritti naturali
ed imprescrittibili dell'uomo. Questi diritti sono la liberta, la proprieta, la sicurez-
za e la resistenza all’'oppressione.

Art. 3 - 1l principio di ogni sovranita risiede essenzialmente nella Nazione?. Nes-
sun corpo o individuo puo esercitare un’autorita che non emani espressamente
da essa.

Art. 4 - La liberta consiste nel poter fare tutto cié che non nuoce ad altri: cosi,
I'esercizio dei diritti naturali di ciascun uomo ha come limiti solo quelli che as-
sicurano agli altri membri della societa il godimento di questi stessi diritti. Tali
limiti possono essere determinati solo dalla Legge.

[...]

Art. 6 - La Legge € lI'espressione della volonta generale. Tutti i cittadini hanno
diritto di concorrere, personalmente o mediante i loro rappresentanti, alla sua
formazione. [...]

[...]

Art. 11 - La libera manifestazione dei pensieri e delle opinioni € uno dei diritti pia
preziosi dell'uomo. [da P. Biscaretti di Ruffia, Le Costituzioni di dieci Stati di “democrazia stabilizzata”,
Giuffre, Milano 1994]

1. Si fa riferimento
all'idea di Dio elaborata
dalla prospettiva filosofica
del deismo. Si tratta di
una corrente di pensiero,
diffusasi in Francia nel
XVIII secolo sulla spinta
degli ideali illuministi, che

ammette l'esistenza di un
Ente supremo concepito
in termini razionali come
la causa prima e il grande
architetto del mondo.

2. La “sovranita”, cioé
il potere politico e le

decisioni che riguardano
la societa, deve partire
dalla nazione, cio¢
dall'insieme dei cittadini
che la formano. Non pud
esserci un re, una classe
sociale o un gruppo
ristretto che governa

senza il consenso dei
cittadini. Solo la nazione,
cioe tutti i cittadini uniti,
ha il diritto di decidere
come deve essere
governato lo Stato.

Alla luce di queste solenni affermazioni i «diritti naturali, inalienabili e sacri» non
sono piu considerati concessioni dall’alto da parte di un’autorita regia o statale,
ma appunto come diritti innati di ogni individuo, cio¢ inerenti alla natura umana:
appartenenti all’essere umano in quanto tale, tali diritti sono inviolabili, cio¢ non
possono essere messi in discussione o negati nemmeno dallo Stato. In sostanza il



LA DEMOCRAZIA DEGLI ANTICHI E DEI MODERNI 307

Claude Niquet il Giovane in cerchio attorno all’Albero della Liberta sormontato
Dichiarazione dei diritti dell’'uomo e del dal cappello frigio, entrambi simboli della Rivoluzione
cittadino, 1789 francese. Il testo della Dichiarazione & appoggiato a
[Bibliothéque Nationale, Parigi] una palma, che suggerisce I'idea di ricchezza, mentre
In questa incisione una giovane donna mostra la sotto di esso giace un uomo, personificazione dei diritti
Dichiarazione, appena promulgata, a un bambino in feudali, schiacciato da un albero appena colpito da un

uniforme militare; dietro di lei uomini e donne ballano fulmine.

solo fatto di nascere e di qualificarci come esseri umani ci rende titolari di diritti
fondamentali, che dunque lo Stato deve riconoscere, sancire per legge.

Dalla Dichiarazione del 1789 in poi, i diritti degli individui diventano I'architrave di
tutto il sistema delle norme giuridiche e la condizione irrinunciabile per riconoscere
la validita di un ordinamento politico. Questo cambiamento di paradigma che ha av-
vio nell™eta dei diritti” vede lo Stato come un garante dei diritti e porta all’affermazio-
ne della democrazia come sistema politico che trova proprio nella tutela delle liberta
e dei diritti dei cittadini la sua fonte di legittimita e di valore.

Democrazia e tirannia
della maggioranza

Problemi e sfide delle democrazie Nelle prossime pagine ci soffermeremo su
alcune delle principali critiche alla democrazia emerse nella storia del pensiero fi-
losofico e politico occidentale, a partire da Platone e Aristotele fino a pensatori del
Novecento e contemporanei.



U4 FILOSOFIA AL FUTURO

{328 |

Rifletteremo in particolare su due nuclei tematici che costituiscono altrettanti
punti di debolezza e potenziali fattori di crisi insiti nelle democrazie, gia individuati
da Platone e Aristotele, e insieme sulle sfide che essa deve affrontare: la tirannia
della maggioranza e il problema della demagogia.

Platone e la degenerazione della democrazia Nel pensiero politico greco fino

ad Aristotele, la valutazione della democrazia come sistema di governo ¢ in linea
generale negativa. Nella classificazione dei sistemi politici (di uno: monarchia; di
pochi: aristocrazia; di molti: democrazia) secondo Platone era previsto che potesse
verificarsi un processo degenerativo causato dal venir meno del rispetto delle leggi
e dall’arbitrio nell'esercizio del potere. La monarchia degenera cosi in tirannide.
L’aristocrazia in oligarchia. Per la democrazia non viene previsto invece un cambio
di termini: come a dire che la parola stessa “democrazia” ha una connotazione ne-
gativa. Cio € coerente con la visione platonica della citta ideale in cui i “governanti”
sono un gruppo ristretto e adeguatamente selezionato di individui. Essi apparten-
gono alla classe delle filosofe e dei filosofi, si distinguono quindi per la virtu della
sapienza e in analogia alla struttura tripartita dell’anima, ne esprimono la parte
razionale [» cfr. u4, ]. L'accesso al potere dei molti, della maggioranza dei citta-
dini, &€ dunque ritenuto un fatto sempre negativo perché esclude che la polis possa
essere retta dalla minoranza delle persone educate e competenti. Anzi, per Platone
la democrazia porta inevitabilmente al peggiore dei sistemi politici, la tirannide,
perché i molti, per lo pit1 poveri, alla fine si affidano a un unico leader nell’aspetta-
tiva di vedere redistribuiti i beni dei piu ricchi [> cfr. u4, 1.

La costituzione mista di Aristotele Aristotele non si discosta dalla classificazione

platonica dei sistemi politici, ma ne da un’interpretazione diversa [>cft. U5, . In
particolare, non ha una pregiudiziale negativa nei confronti della democrazia. Ritiene
infatti che la prevalenza dei molti, la maggioranza dei cittadini, possa essere accet-
tabile o addirittura desiderabile, se contempera il rispetto dell'interesse delle diverse
componenti della comunita, e quindi della minoranza dalla quale restano esclusi - ri-
cordiamolo ancora — donne, stranieri e schiavi. Per questo motivo Aristotele propone il
modello politico ideale della politéia, parola greca non facilmente traducibile, resa in
genere con il termine ‘costituzione’, ‘struttura politica’ [>cfr. u4, LAPAROLAINLINGUA].
La politeia rappresenta per Aristotele il miglior sistema politico, perché si basa sulla
combinazione delle qualita tipiche del sistema democratico e di quelle del sistema ari-
stocratico: la partecipazione dei molti alla vita politica e la conduzione dello Stato da
parte dei pochi e dei migliori. Aristotele ritiene dunque che una “costituzione” politica
perfetta ed equilibrata debba tenere in conto le diverse componenti della societa e le
loro esigenze. Ecco come Aristotele stesso descrive questo “governo misto”™:

in moltissimi stati la forma della politéia esiste, perché la mistione ha di mira so-
lamente agiati e disagiati, ricchezza e liberta - e in realta presso tutti, piti o meno,
par che gli agiati tengano il posto degli «uomini dabbene» —, ma siccome sono tre
gli elementi che esigono uguale partecipazione al governo, liberta, ricchezza, vir-



LA DEMOCRAZIA DEGLI ANTICHI E DEI MODERNI 329

ta (il quarto, che chiamano nobilta, accompagna gli ultimi due; la nobilta infatti
indica ricchezza d’antica data e virtu) € evidente che la mistione di due elementi,

degli agiati e dei disagiati, si deve chiamare politéia. [Aristotele, Politica, 1294a, trad. di R.
Laurenti, in Opere, vol. 8, Laterza, Bari-Roma 2019, ed. digitale]

In questo passaggio, il filosofo spiega che la politéia & un sistema politico che cerca
di bilanciare gli interessi e i valori di gruppi socialmente opposti, contemperando
la ricchezza e la virta con la liberta. Da un lato i piu facoltosi, i riechi, e dall’altro
i meno abbienti, i poveri. Se un sistema politico rappresenta solo i ricchi allo-
ra diventa oppressivo; se rappresenta solo i poveri rischia invece di diventare in-
stabile. La soluzione preferibile & quindi un sistema misto,

in cui i diversi gruppi sociali partecipano al potere in modo ANALISI

equilibrato [>cfr. U5, ]. Questo modello ideale influenzera Descrivi i caratteri della politéia pro-
molti pensatori successivi e sara alla base di molte moderne posta da Aristotele.

democrazie.

Dopo Aristotele: Polibio e Machiavelli 11 modello politico aristotelico di costitu-
zione “mista” é ripreso da Polibio, uno storico greco del II secolo a.C., il quale lega il
successo della potenza romana in tutto il Mediterraneo all’equilibrio e alla compre-
senza di tutti i principali sistemi di governo: I'ordinamento monarchico, incarnato
nel potere annuale esercitato dai consoli; I'aristocratico rappresentato dal Senato;
il popolare espresso dalle assemblee dei cittadini e della plebe.

Sulla medesima lunghezza d’onda, sei secoli dopo, il filosofo e politico italiano del
Rinascimento Niccolo Machiavelli (1469-1527) riflette sulle prospettive degli Stati
regionali italiani del suo tempo, e in particolare sulla Repubblica di Firenze, la citta
in cui nasce e svolge la sua attivita politica. Nell'opera Discorsi sopra la prima
Deca di Tito Livio (1513-19), Machiavelli loda la struttura politica di Roma come
«arepublica perfetta», diventata tale quando, oltre al «governo de’ Re e delli Ottimati»,
«acque la creazione de’ Tribuni della plebe» (Libro I, cap. 2), cio¢ quando arriva a
incorporare tutti i principi di potere (potere di uno, di pochi e di molti) che sarebbe-
ro «pestiferi», se presi singolarmente.

Locke e la tutela dei diritti individuali Un netto cambio di prospettiva si regi-
stra nella storia del pensiero politico a mano a mano che ci si avvicina alla fase della
“eta dei diritti”. John Locke (1632-1704), importante filosofo inglese del Seicento,
affronta la questione della “tirannia della maggioranza”, una temibile degenerazio-
ne della democrazia, non partendo dalla classificazione dei sistemi di governo, ma
dalla questione della salvaguardia dei diritti dell'individuo. Secondo il filosofo,
se il potere della maggioranza non trova dei limiti definiti puo diventare pericoloso:
non soggette a controlli e bilanciamenti, le decisioni della maggioranza rischiano
infatti di calpestare i “diritti naturali” di ogni persona, identificati da Locke soprat-
tutto nella liberta naturale e nella proprieta. Percio egli propone una forma di
democrazia rappresentativa, in cui il popolo sovrano elegge i suoi rappresentanti
che fungono da filtro contro gli arbitrii della maggioranza. Inoltre, Locke sostiene



U4 FILOSOFIA AL FUTURO

{330 |

che alla base dell'ordinamento giuridico devono essere previste leggi fondamentali
per proteggere i diritti di tutti e impedire alla maggioranza di abusare del proprio
potere.

Tocqueville e la “tirannia della maggioranza” Lespressione “tirannia della

Théodore Chassériau
Alexis de Tocqueville,
1850

[Musée National du Chateau,
Versailles]

maggioranza” compare per la prima volta nel saggio La democrazia in America
(1835-40), scritto dal pensatore francese Alexis de Tocqueville (1805-1859) dopo
un suo lungo soggiorno negli Stati Uniti. Il filosofo adopera questa formula per de-
nunciare il pericolo incombente in ogni democrazia: anche in un sistema politico
in cui a tutti i cittadini & garantito il diritto di voto puo prendere corpo un regime
oppressivo. Il pensatore francese si esprime in questi termini:

Cosa ¢ mai la maggioranza, presa in corpo, se non un individuo che ha opinioni e
spesso interessi contrari ad un altro individuo che si chiama minoranza. Ora, se
voi ammettete che un uomo fornito di tutto il potere pué abusarne contro i suoi

avversari, perché non ammettete cio anche per la maggioranza? [A. de Tocqueville, La
democrazia in America, Rizzoli, Milano 1992, p. 257]

Una pagina
dall’originale
manoscritto di

La democrazia in
America di Alexis de
Tocqueville, 1840 ca.
[Beinecke Rare Book &
Manuscript Library, Yale
University, New Haven (Usa)]



LA DEMOCRAZIA DEGLI ANTICHI E DEI MODERNI

Tocqueville osserva che quando la maggioranza assume troppo potere puo finire
per opprimere chi ha idee diverse o chi non I'ha votata, proprio come farebbe un
individuo fornito di tutto il potere»: la democrazia funziona davvero solo quando la
maggioranza rispetta e protegge i diritti e le opinioni di chi la pensa diversa-
mente, evitando di imporre un pensiero unico. A questo fine ¢ indispensabile che
ogni Stato si doti di una legge fondamentale posta alla base di tutte le altre norme,
cioe¢ la Costituzione, in grado cosi di fissare i limiti chiari e inviolabili all’azione
politica, garantendo la liberta di tutti, incluse le minoranze.

Il pericolo del conformismo Tocqueville individua anche un altro rischio che
puo emergere nelle societa democratiche: il conformismo, la tendenza diffusa ad
adeguarsi al modo di pensare della maggioranza delle persone. Nelle democrazie
moderne, dove quasi tutti ricevono almeno un’istruzione di base, si viene a creare
una certa omogeneita culturale: le idee e i valori dei vari gruppi sociali presentano
differenze via via minori e somiglianze sempre piu evidenti. Quando la maggioranza
delle persone si forma un’opinione condivisa su politica, religione, arte o altri temi,
colui che per qualche motivo la pensa diversamente puo sentirsi spinto ad adattarsi
alle convinzioni della maggioranza per evitare di essere criticato o isolato. Il feno-
meno del conformismo genera un’altra forma di tirannia della maggioranza: non ci
sono leggi o violenze fisiche a imporre il pensiero dominante,
ma una pressione culturale e sociale che spinge al confor-

mismo o al silenzio. Anticipando una problematica che tocca B'aSSUMI .Ia posizione di Tocquevn!e
riguardo al rischio che la democrazia
comporti una “tirannia della maggio-
ranza”.

ANALISI

da vicino la nostra societa, Tocqueville vede nel conformismo
un pericolo per la democrazia, perché soffoca la diversita di
opinioni e il confronto pubblico, cioé gli ingredienti fonda-
mentali per promuovere il cambiamento e il progresso.

La demagogia
degli antichi

Demagogia e democrazia diretta Abbiamo studiato le critiche di Platone ai so-
fisti, colpevoli, a suo modo di vedere, di insegnare a pagamento la retorica [> cfr. ua,

]. Tra gli allievi che apprendono a pagamento l'arte di saper parlare dai sofisti ci

sono anche le personalita politiche che prendono parola in assemblea, giovandosi
degli insegnamenti sofistici per far prevalere i propri discorsi presso la folla. Per il
filosofo questi retori sono i «cattivi coppieri» che “ubriacano” i concittadini: «uno
Stato democratico, assetato di liberta, € alla mercé di cattivi coppieri e troppo s’ine-
bria di schietta liberta» (Repubblica, 562d), scrive il filosofo. Nel dibattito pubblico
dell’Atene classica emerge dunque la denuncia di una patologia caratteristica dell’i-
stituzione democratica per definizione, 'assemblea popolare. Si tratta dell'influenza



U4 FILOSOFIA AL FUTURO

{332

L’attore
Francesco
Pannofino

nei panni del
“Salsicciaio”
inuna
rappresentazione
dei Cavalieri di
Aristofane, diretta
da Giampiero
Solari, al Teatro
greco di Siracusa,
2018

esercitata da esponenti politici che seducono la platea assembleare e ne conquista-
no il consenso sostenendo false promesse o generose concessioni, denigrando gli
avversari, distorcendo notizie: sono i demagoghi. Nonostante I'evidente critica ai
demagoghi, paradossalmente Platone non usa mai questo termine nelle sue opere,
ma per capire il fenomeno demagogico ¢ utile partire proprio dal significato delle
parole. Demagogos e demagoghia nascono dall'unione di due termini: il sostantivo
démos (‘popolo’) e il verbo dgo, che in origine significava ‘condurre al pascolo’, in
riferimento al bestiame. Col tempo, questo verbo viene usato anche per indicare il
‘guidare’, ‘condurre’ - e, nel caso della demagogia, ‘sedurre’ — le persone.

I demagoghi nei Cavalieri di Aristofane La prima attestazione del termine “de-

magogo” in questo specifico significato negativo compare nei Cavalieri (424 a.C.)
di Aristofane, grande commediografo ateniese, noto come spietato fustigatore dei
costumi e della vita politica ateniese. La commedia si svolge nella casa di Demo (il
“Popolo”), un personaggio che rappresenta gli Ateniesi riuniti in assemblea. Due
suoi servi vogliono sgominarne un terzo — Paflagone - che ha guadagnato il favore
del padrone e comanda su tutti. Per questo incoraggiano un venditore ambulante
di salsicce, Agoracrito il “Salsicciaio”, a scalzare Paflagone. Il ritratto del perfetto
demagogo viene tracciato nel dialogo tra il Salsicciaio e uno dei due schiavi che
vuole convincerlo a “scendere in campo” per conquistare Demo:

Sarsicciaro Dimmi: come potro diventare un uomo potente? Sono un salsicciaio!

Ma proprio per questo diventerai potente: sei spregevole; vieni dall’Agora;
e sei sfrontato.

Savsicciato Non mi ritengo degno di tanto potere.

Ahime, per quale ragione dici di non essere degno? Mi sembra che tu abbia
sulla coscienza qualche azione... onesta. Sei per caso figlio di gente per bene?
Sacsicciaio No, per gli déi! [ miei sono gentaglia.

O beato, che fortuna! E il meglio che ti potesse capitare per la carriera
politica.

Savsicciaio Ma, mio caro, non sono un uomo istruito: conosco solo l'alfabeto, e,
per giunta, male.

Questo ¢ il tuo unico difetto: conoscerlo, anche se “male”. La guida del po-

polo [demagoghia] non si addice a uomini istruiti
e di buoni costumi, ma a ignoranti e schifosi.
[...]
Sarsicciaio [...] Ma non capisco come io possa go-
vernare il popolo.

E semplicissimo. Continua a fare cio che fai
ora: trita e insacca tutti insieme gli affari pubblici; e
conquistati per sempre il popolo con gustosi mani-
caretti di chiacchiere. Gli altri requisiti del demago-
go 1i hai: voce ripugnante, umili natali, maniere da
mercato. Insomma, hai tutto quanto bisogna avere

per governare la citta. [Aristofane, Cavalieri, v. 178-219, a
cura di G. Mastromarco, Utet, Torino 2007, pp. 230 sgg.]



LA DEMOCRAZIA DEGLI ANTICHI E DEI MODERNI

Ecicc) —
Tutta la commedia si impernia sullo scoppiettante duello comico tra lo schiavo e il
Salsicciaio per conquistare la benevolenza di Demo a suon di
lusinghe e promesse. Alla fine di una gara a chi pit1 ingozza di SNALLSS
leccornie il vecchio Demo trionfa sul Salsicciaio e la punizione Sintetizza quali caratteri deve avere
inflitta a Paflagone sara quella di andare a vendere insaccati un demagogo secondo ['ironico dialo-

alle porte della citta, al posto del Salsicciaio. go riportato nel brano.

La polemica politica sulla scena teatrale Un aspetto

importante da sottolineare ¢ che l'opera di Aristofane, che riscosse un grande
successo, ¢ infarcita di riferimenti a personaggi ed episodi della vita pubblica
ateniese, ma in particolare ha come bersaglio Cleone, ricco mercante che, dopo
la morte di Pericle, assunse la guida dei sostenitori piu accesi della fazione
democratica. Come riconosciuto gia dai commentatori antichi, & lui Paflagone,
inviso al fronte conservatore incarnato dalla classe dei Cavalieri (da cui il titolo
dell’'opera), i cittadini di censo piu alto. L’ascesa politica di Cleone aveva su-
scitato forti reazioni perché il nuovo leader democratico non proveniva da una
famiglia nobile, ma era espressione di un ceto imprenditoriale alla ricerca di un
ruolo di rilievo nella politica ateniese. Tuttavia va sottolineato che anche il suo
antagonista sulla scena, il Salsicciaio, non ha in fondo caratteristiche diverse.
Aristofane denuncia quindi quello che ritiene comunque un rischio strutturale
della democrazia ateniese: I'affermazione di leader politici che, manipolando
e corrompendo il popolo in assemblea, impongono il proprio potere e interesse
personale.

A sviluppare in prospettiva filosofica la critica alla demagogia che emerge in chiave
satirica nei Cavalieri sara Aristotele [> cfr. U5, ]. Diversamente dal suo maestro Pla-
tone, diffidente verso la democrazia, Aristotele non la rifiuta del tutto: questo rende
la sua riflessione ancor piu interessante. Secondo Aristotele, il sistema democratico
funziona finché resta nei limiti stabiliti dalle leggi, puod perd degenerare se compaiono
i demagoghi e quando si ricorre troppo spesso ai decreti anziché alle leggi. In casi del
genere, I'assemblea popolare governa soltanto in apparenza, ma in realta il potere &
nelle mani dei demagoghi, che manipolano le masse e usano i decreti per controllare
la polis.

La demagogia
dei moderni

Demagogia e democrazie rappresentative Losservazione di Aristotele & anco-
ra estremamente attuale: anche oggi I'uso dei decreti € spesso oggetto di critiche
e nelle democrazie rappresentative dell’eta contemporanea, in Europa e in Nord
America, potremmo individuare molti esempi di leadership classificabili come de-
magogiche. Il tema della demagogia, infatti, & venuto veramente alla ribalta in tempi



334 U4 FILOSOFIA AL FUTURO

relativamente recenti. Dopo una lunga fase di benessere e sviluppo seguita alla
Seconda guerra mondiale, tra il 1945 e il 1975, a dispetto delle forti tensioni inter-
nazionali, le democrazie occidentali hanno subito una battuta di arresto. L'idea che
fosse possibile una crescita economica senza limiti e un incremento costante della
ricchezza e dei servizi pubblici a favore dei cittadini si € scontrata con I'impennata
selvaggia dei costi energetici e delle materie prime, con il sorgere di economie mol-
to competitive in altre parti del mondo, con la crescente difficolta a controllare la
spesa e il debito pubblico degli Stati. Questo quadro si € ulteriormente complicato
con il progresso dell'informatica, I'avvento di Internet, degli smartphone e dei so-
cial media. Oggi si affaccia anche la sfida dell'Intelligenza Artificiale. E cambiato in
pochi decenni il modo di lavorare, di produrre, vendere e comprare beni e servizi; i
sistemi di produzione sono stati largamente spezzettati e delocalizzati; la specula-
zione finanziaria internazionale, volando sulle ali di Internet, ha prodotto violente
crisi su scala globale.

La “modernita liquida” Ogni certezza e previsione sembra essere oggi impossibile.
Come sostiene Zygmunt Bauman (1925-2017), sociologo e filosofo polacco, viviamo
in una “modernita liquida”, in cui tutto cambia continuamente e velocemente e
non ¢ piu possibile fare affidamento su sistemi valoriali stabili e duraturi. Le vec-
chie certezze del passato, come la crescita economica infinita o i modelli politici
stabili, la sicurezza del lavoro sono venute meno: si sono, con le parole di Bauman,
“liquefatte”:

I liquidi, a differenza dei corpi solidi, non mantengono di norma una forma pro-
pria. I fluidi, per cosi dire, non fissano lo spazio e non legano il tempo. Laddove i
corpi solidi hanno dimensioni spaziali ben definite ma neutralizzano I'impatto - e
dunque riducono il significato — del tempo (resistono con efficacia al suo scorrere
o lo rendono irrilevante), i fluidi non conservano mai a lungo la propria forma
e sono sempre pronti (e inclini) a cambiarla; cosicché ci6 che conta per essi ¢ il

Ritratto
fotografico di
Zygmunt Bauman



LA DEMOCRAZIA DEGLI ANTICHI E DEI MODERNI

335 fooeeeeeees

flusso temporale piu che lo spazio che si trovano a occupare e che in pratica oc-
cupano solo «per un momento».

[...] Le descrizioni dei fluidi sono tutte delle istantanee sul cui retro occorre sem-
pre apporre la data.

I fluidi viaggiano con estrema facilita. Essi «scorrono», «traboccano», «si spargo-
no», «filtrano», «tracimano», «colano», «gocciolano», «trapelano»; a differenza dei so-
lidi non sono facili da fermare: possono aggirare gli ostacoli, scavalcarli, o ancora
infiltrarvisi. [...] Sono questi i motivi per considerare la «luidita» o la diquidita»
come metafore pertinenti allorché intendiamo comprendere la natura dell’attuale

e per molti aspetti nuova fase nella storia della modernita. [Z. Bauman, Modernita liqui-
da, Laterza, Roma-Bari 2011, pp. VI-IX]

Queste profonde trasformazioni hanno diffuso nelle societa occidentali due grandi
sentimenti collettivi. Il primo ¢ quello dell'insicurezza, della precarieta, del timore
di un peggioramento del tenore di vita su scala individuale o a livello di gruppi so-
ciali, con aspettative sempre pit1 basse e pessimistiche per il futuro:

L'odierna incertezza € una possente forza individualizzatrice. Divide anziché uni-
re, e poiché non c’¢ alcun modo di sapere chi domani si svegliera in quale cate-
goria, I'idea di «interessi comuni» diventa sempre pit1 nebulosa e perde qualsiasi
valore concreto.

Paure, ansie e afflizioni dell'’epoca contemporanea sono fatte per essere patite in
solitudine. Non si sommano, non si cumulano in una «causa comune», non han-
no alcun indirizzo specifico, e tanto meno ovvio. [...]

La precarieta, l'instabilita, la vulnerabilita sono le caratteristiche piu diffuse
(nonché quelle piu dolorosamente percepite) della condizione di vita contem-
poranea. I teorici francesi parlano di précarité, quelli tedeschi di Unsicherheit
e Risikogesellschaft, quelli italiani di incertezza e quelli inglesi di insecurity,
ma tutti hanno in mente il medesimo aspetto della condizione umana, speri-
mentata in varie forme e sotto nomi diversi in tutto il globo, ma avvertita come

Manifestazione
contro il lavoro

precario, Napoli
2011



U4 FILOSOFIA AL FUTURO

{336 |
SRALS particolarmente snervante e deprimente nella parte piu svilup-
Rileggi il sottoparagrafo e i passi pata e ricca del pianeta, in quanto fenomeno nuovo e per molti
riportati ed elenca almeno 5 parole aspetti inusitato. Il fenomeno che tutti questi concetti tentano
chiave che definiscono la “modernita di inglobare e articolare ¢ 'esperienza congiunta di insicurezza
liquida”. (della propria posizione, diritti, qualita di vita), di incertezza
1. (rispetto alla loro stabilita presente e futura) e di vulnerabilita
2. (del proprio corpo, della propria persona e relative appendici: i
possedimenti, il quartiere, la comunita).
3 La precarieta ¢ il tratto distintivo della condizione preliminare di
Fe s tutto il resto: la qualita di vita, e in particolare quella derivante
B ———— dal lavoro e dall’occupazione. [Z. Bauman, Modernita liquida, Laterza, Ro-

ma-Bari 2011, pp. 170-171, 186-187]

Ingovernabilita, insicurezza e demagogia L'altro sentimento dominante ¢ la

percezione dell'ingovernabilita dei processi in atto, ovvero dell'inefficienza delle
istituzioni della democrazia rappresentativa e del suo apparato burocratico ad af-
frontare la complessita di fenomeni che travalicano, per di piu, i confini degli Stati
nazionali. E in questo scenario che I'uso del termine e la pratica della demagogia
sono tornati in auge, spesso associati anche alla categoria del populismo.

La demagogia contemporanea si presenta come una risposta semplice, immediata e
illusoriamente efficace ai temi dell'ingovernabilita e dell'insicurezza.

Il demagogo contemporaneo Secondo la definizione del Vocabolario Treccani,

la demagogia € da pratica politica tendente a ottenere il consenso delle masse
lusingando le loro aspirazioni, specialmente economiche, con promesse difficil-
mente realizzabili [...]. Anche, il regime politico basato su tale metodo, che rap-
presenta la forma corrotta della democrazia o una simulazione di questa». Con
estrema abilita il demagogo offre diverse immagini di sé. Da un lato pud mo-
strarsi come una persona comune, che ¢ fuori dai giochi della politica e agisce
con buon senso e pragmatismo a favore dei suoi pari. Il messaggio implicito &
“sono uno/una di voi, conosco e risolverd i vostri problemi”. Dall’altro lato puo
proporsi come una persona eccezionale, dotata di capacita straordinarie, e dun-
que in grado di affrontare e porre rimedio a ogni situazione difficile. In questo
caso il messaggio € “ci penso io a voi, lasciatemi fare”. In base alle circostanze, se
¢ particolarmente abile, pud anche combinare i due aspetti in una stessa narra-
zione, auto-rappresentandosi come un self-made man (‘un individuo di successo
che si é fatto da sé’), o «tribuno proletario-miliardario», secondo la definizione
di Pierre-André Taguieff (nato nel 1946), un filosofo e sociologo francese con-
temporaneo noto per i suoi studi sulla democrazia: un soggetto sicuro di sé ma

Populismo Termine polisemico, ed estremisti — che fomentano agitando lo spauracchio dei migranti
con diversi significati, che cambiano sentimenti negativi facendo (che lavorano nelle loro imprese e

a seconda dei periodi storici e delle  leva sui pregiudizi o sulle paure nelle loro case). In questo senso,
zone geografiche. In Europa, con dell’elettorato con argomenti “populismo” € una sottocategoria
accezione negativa, indichiamo come la lotta contro i privilegi della moderna di demagogia.

con questo termine leader, partiti cosiddetta “casta” politica (alla

e movimenti politici — radicali quale essi stessi appartengono) o



LA DEMOCRAZIA DEGLI ANTICHI E DEI MODERNI 337

semplice, che ha lottato per raggiungere il successo e che ¢ infine pronto ad af-
frontare la sfida politica unicamente per un “generoso” e “disinteressato” spirito
di servizio alla sua comunita, con l'obiettivo di rendere il proprio paese prospero,
come lo sono le sue attivita economiche.

Il discorso demagogico La demagogia contemporanea presenta molti tratti di so-
miglianza con quella dell'antica Grecia: ¢ innanzitutto una strategia di comunicazio-
ne. Il demagogo contemporaneo si rivolge direttamente ai suoi interlocutori presen-
tandosi come l'unico interprete e portavoce di una presunta volonta generale e come
difensore della collettivita, creando empatia e coinvolgendo emotivamente i suoi
ascoltatori. Ne cattura l'attenzione con dichiarazioni eclatanti che richiamano ideali
e valori condivisi: “liberta”, “patria”, “democrazia“, “diritti”, “crescita economica”,
“identita”, ma anche “cambiamento”, “popolo”, “cittadinanza”. Queste parole chiave
vengono adoperate nei discorsi del demagogo con intenti manipolativi e ingannevoli
e quindi sono di fatto svuotate del loro significato piti autentico. Il discorso dema-
gogico si serve anche di formule brevi, slogan, che generano un effetto persuasivo
immediato e che risultano facilmente memorizzabili, e fa leva su stereotipi basati
su pregiudizi diffusi, che facilmente determinano reazioni emotive nell’opinione
pubblica, come la paura o I'indignazione, riscuotendo un consenso immediato. Il de-
magogo costruisce i propri discorsi su premesse ampiamente condivise, su opinioni

Locandina del film
Qualunquemente (2011), di
Giulio Manfredonia, con Antonio
Albanese

Protagonista del film Qualunquemente

& I'attore Antonio Albanese nei panni di
Cetto La Qualunque, incarnazione di tutti
gli stereotipi del politico qualunquista,
perfetto demagogo, corrotto e corruttore
che non si ferma davanti a nulla pur di
raggiungere i propri obiettivi: volgare nel
linguaggio e nell’abbigliamento, amante
delle belle donne, privo di moralita sia
nel suo mondo privato sia in quello
pubblico. La storia racconta di Cetto, il
quale, rientrato in Italia dopo un periodo
di latitanza all’estero, deve affrontare
una grave situazione personale. Le sue
proprieta sono, infatti, minacciate da una
improvvisa ondata di legalita che invade
la sua citta. Le imminenti elezioni per

la carica di sindaco potrebbero vedere
vincente Giovanni De Santis, tenace
paladino dei diritti della comunita. Unica
soluzione sembra essere la decisione

di “salire in politica” e “difendere la

sua citta”. Inizia cosi una travolgente
campagna elettorale all’insegna

della corruzione, della diffamazione

e di impossibili promesse al limite
dell’assurdo.



U4 FILOSOFIA AL FUTURO

{338 |

FISSARE | CONCETTI

comuni. Ingraziandosi 'uditorio attraverso I'adulazione o stimo-

Ritrova neltesto ed evidenzia i carat- lando sentimenti poco nobili, ad esempio esasperando le fratture
teri del demagogo contemporaneo. sociali esistenti. Deforma la realta nei suoi discorsi, attraverso
Elenca | caratteri del discorso dema- espressioni iperboliche o semplici menzogne, senza spiegare al-
gogico contemporaneo individuati nel cunché. Al demagogo non interessa, infatti, argomentare una de-
testo. terminata tesi, né proporre una visione credibile e coerente della
Ritrova nel testo le analogie e le realta. Il suo scopo € convincere, attrarre dalla propria parte il
differenze fra il demagogo contempo- maggior numero di cittadini: percio il suo discorso & spesso mute-
raneo e quello descritto da Aristofane, vole, camaleontico, per adattarsi di volta in volta alle aspettative

quindi sintetizzale in una mappa con-
cettuale.

e ai desideri di chi lo ascolta, agli “umori della piazza”, e ai suoi
effettivi scopi personali.

Social media
e “bubble democracy”

Il discorso politico al tempo della Rete Per molti aspetti il demagogo contem-

poraneo non sembra molto diverso da quelli che abbiamo incontrato nei Cavalieri
di Aristofane. In realta non ¢ propriamente cosi. Un fondamentale elemento di dif-
ferenziazione ¢ dato dal fatto che I'alter ego di Cleone si rapportava essenzialmente
con i membri dell'assemblea popolare e dunque svolgeva la sua attivita politica
nelle istituzioni della democrazia diretta ateniese. Invece il demagogo contempo-
raneo sovverte i principi e il meccanismo stesso della democrazia rappresentativa,
rivolgendosi direttamente al “popolo” e non ai rappresentanti parlamentari eletti
dal popolo. Oltre a questa differenza, ne esiste una ancora piu rilevante: lo svilup-
po della tecnologia e dei nuovi mezzi di comunicazione di massa ha radicalmente
trasformato la struttura e le forme della comunicazione diretta tra il leader e i
cittadini. Fino a pochi decenni fa la carta stampata e il sistema radiotelevisivo, pub-
blico e privato, costituivano il principale canale di informazione e di mediazione
tra la politica e la societa. Ai nostri giorni, invece, I'influenza comunicativa di questi
canali appare ridimensionata e non riscuote piui, ad esempio, grande attenzione tra
le giovani generazioni. Con I'avvento dei social media il demagogo contemporaneo
si esprime intervenendo direttamente, senza mediazioni, in Rete per propaganda-
re successi inesistenti, distorcere I'informazione su eventi rilevanti, scaricare ogni
colpa sugli avversari politici o i governi precedenti o addirittura evocando complotti
di non meglio definiti “poteri forti”. Con un tap su uno schermo milioni di indivi-
dui, ovunque essi siano, ricevono in tempo reale una quantita impressionante di
informazioni dirette, personali, spesso prive di qualunque elemento di verifica.

Le bolle informative I rischi di questo circuito comunicativo sono poi ampliati dal

fatto che esso si dispiega generalmente in una pluralita di “bolle” (bubbles) infor-
mative, un fenomeno legato ai social e agli algoritmi che governano le interazioni



LA DEMOCRAZIA DEGLI ANTICHI E DEI MODERNI

Il mondo delle “bolle informative”
[illustrazione di Ben Jennings]

Il fenomeno delle “bolle informative” & il frutto delle cosiddette filter
bubbles, o ‘bolle di filiraggio’. Queste, cosi definite dall’attivista Internet
Eli Pariser, sono una conseguenza dei sistemi di personalizzazione

dei risultati di ricerca su piattaforme che tracciano il comportamento
dell’utente. Questi siti raccolgono dati personali (come la posizione
geografica, i clic effettuati e le ricerche precedenti) per selezionare

in modo mirato, tra le varie risposte disponibili, quelle che pit
probabilmente corrispondono agli interessi dell’utente. Il risultato &

che quest’ultimo viene tenuto lontano da contenuti che potrebbero
contrastare con le sue opinioni, ritrovandosi cosi confinato all’'interno di
una sorta di bolla culturale o ideologica.

con gli utenti: isolate nella propria “bolla”, le persone si trovano a interagire quasi
esclusivamente con opinioni, notizie e idee che confermano le loro convinzioni,
prive di confronto reale con chi ha opinioni diverse. Da questo punto di vista, an-

che chi rifiuta la propaganda demagogica rischia di adottare una posizione “per
partito preso”, senza un vero esame critico delle fonti informative, proprio come

i sostenitori del leader di turno. I social media diventano il regno delle fake news,

le notizie fasulle che sostengono o creano “bolle” informative, e di anonimi “leoni

di tastiera” che sparano a zero su chiunque non condivida le FISSARE | CONCETTI
loro idee. La democrazia diventa cosi anch’essa una “bubble
democracy”, e perde uno dei suoi elementi fondamentali: il
dibattito aperto e critico tra una pluralita di posizioni.

Definisci il concetto di “bolla infor-
mativa”.

EDUCAZIONE CIVICA

Ricerca in Rete informazioni sulla “bubble democracy”, poi sintetizzale in un testo di circa 30 righe.
Spiega con parole tue come il mondo dei social media possa essere un veicolo di demagogia.

La democrazia
di domani

Proteggere la democrazia e il bene comune Guardando al futuro della de-
mocrazia, alla luce dei problemi sin qui affrontati, ci vengono subito in mente due
domande: come difendere e promuovere una democrazia autenticamente parte-
cipativa che non si limiti soltanto a tutelare il diritto di voto? come proteggere la
democrazia dai suoi rischi strutturali, come ad esempio la demagogia? Norberto
Bobbio ritiene che uno dei problemi piu profondi della democrazia moderna risieda
nelle sue “promesse” spesso disattese: una democrazia — lo abbiamo visto all'inizio
di questo percorso — non si pud limitare a sancire le liberta fondamentali sul piano
formale (cio¢ a scriverle sulle carte costituzionali), ma deve impegnarsi a ridurre le
disuguaglianze sociali e a realizzare una giustizia effettiva e concreta. Senza una
cittadinanza vigile e consapevole il sistema democratico rischia di rimanere un



U4 FILOSOFIA AL FUTURO

{340 |

progetto incompiuto, offrendo diritti sulla carta, ma garantendo pochi strumenti
reali per esercitarli: ¢ fondamentale che ogni individuo si faccia carico del proprio
ruolo attivo nella societa per proteggere il bene comune.

Educazione alla democrazia e responsabilita Per evitare che la democrazia si

svuoti di significato o diventi preda di chi la usa per ottenere potere personale, & essen-
ziale dunque investire e scommettere sull'educazione alla democrazia, sia a scuola
sia fuori della scuola. L'educazione alla democrazia non puo essere solo una materia di
studio alla quale si possa assegnare un orario e un regolare sistema di prove di verifi-
ca. E un percorso di costruzione personale che pud essere condiviso con altri, ma deve
misurarsi con la nostra dimensione della responsabilita individuale. Ciascuno di noi
¢ chiamato a interrogarsi costantemente sul suo modo di agire e a verificare se i propri
comportamenti ordinari, quotidiani rispettano le norme della convivenza civile e la di-
versita degli altri. Ma, su un piano piu alto, ciascuno di noi deve stabilire che relazione
e che posto desidera avere nella societa e — espressione impegnativa! — nel mondo.

Il ruolo della filosofia A questo pud concorrere significativamente lo studio della

filosofia. L'educazione filosofica per definizione ¢ fondata sull’esame di idee e siste-
mi di pensiero molto diversi, che hanno posto domande e offerto risposte molto va-
rie tra loro. E una palestra, dunque, di analisi critica e di potenziale discussione
che serve a ricordarci che ci sono molti modi di rappresentare e interpretare la real-
ta e i comportamenti umani di chi regge le sorti del mondo, cosi come delle persone
comuni. Come diceva Bertrand Russell, grande pensatore e attivista britannico,
premio Nobel per la letteratura nel 1950, la filosofia ¢ la misura del dubbio.

Nello stesso tempo, la filosofia ¢ anche un campo del sapere il cui aspetto fonda-
mentale ¢ 'educazione a pensare in autonomia e con profondita: a valutare cio che
riteniamo giusto o ingiusto; a non abboccare agli slogan e alle semplificazioni della
demagogia; a separare le nostre simpatie politiche dall’analisi dei fatti; a rispettare
le idee diverse dalle nostre.

Un cantiere sempre aperto In conclusione, la democrazia & un processo continuo,

un cantiere sempre aperto che richiede impegno, responsabilita e partecipazione at-
tiva da parte di tutti. Il tema di riflessione qui proposto & che la democrazia non & un
sistema politico sempre uguale a sé stesso e che va costantemente manutenuta per far
fronte a problemi e minacce che nascono al suo interno o provengono dall’esterno. La
scelta da fare € se ne riteniamo sempre validi i suoi originari e fondamentali principi
ispiratori: I'uguaglianza, la liberta e la partecipazione dei cittadini alla vita politica.
Perché, come disse il grande statista britannico Winston Churchill in un suo intervento
alla Camera dei Comuni nel 1947, «E stato detto che la democrazia € la peggior forma
di governo, eccezion fatta per tutte quelle altre forme che si sono sperimentate finora».

EDUCAZIONE CIVICA

Rifletti sul significato dell’espressione “cittadinanza vigile”, poi prova a darne alcuni esempi tratti dal tuo quotidiano o

dall’attualita.



COMPETENZE AL FUTURO_VERSO LESAME
EDUCAZIONE CIVICA_ORIENTAMENTO_SVILUPPO PERSONALE

OMPETENZE LESSICALI
[l Definisci i seguenti termini:

¢ Democrazia diretta - democrazia indiretta

¢ Uguaglianza formale - uguaglianza sostanziale
e Diritti civili - diritti politici - diritti sociali

¢ Demagogia - populismo

DIDATTICA ORIENTATIVA E EDUCAZIONE CIVICA
 Compito di realta

In gruppo, discutete fra voi e ricercate dati, opinioni,
studi sul tema dei limiti e delle difficolta delle demo-
crazie odierne. Poi organizzate un mini convegno nella
vostra scuola, con vostri interventi, interviste filmate a
esperti, tavole rotonde e dibattiti organizzati fra voi. Ti-
tolo del convegno: “I limiti delle democrazie odierne e le
nostre proposte per superarli”.

I Ricerca

Compi una ricerca sulla diffusione della democrazia
nel mondo odierno, cercando di rilevare quali Stati nel
mondo sono retti da regimi non democratici, o dove le
regole democratiche sono violate in modo evidente. Per
la tua ricerca, puoi partire dal sito

https://ourworldindata.org/grapher/democracy-index-eiu

Poi esponi la tua ricerca alla classe in un discorso di
circa 15 minuti.

OMPETENZE DI SCRITTURA E ARGOMENTATIVE

B Scrittura di un testo argomentativo

In un breve scritto di una/due pagine, esponi il tuo pen-
siero sul tema: “Quale apporto lo studio della filosofia
puo dare alla difesa e al miglioramento delle nostre de-
mocrazie?”.

Il Esposizione argomentativa

Ora che hai approfondito il significato di “democrazia”,
prova a costruire un percorso incentrato su questo
tema, che coinvolga anche le tue conoscenze in ambito
letterario, storico, filosofico, artistico. Puoi usare i riferi-
menti presenti in questa sezione, oppure allargare le tue
considerazioni ad altri autori e ad altre opere. Scrivi uno
schema del tuo percorso, poi presenta le tue riflessioni
in un discorso di circa 10 minuti.

Il Debate

Il debate € un dibattito regolato che si svolge tra una
squadra che sostiene una tesi a favore di un tema as-
segnato (SQUADRA PRO) e un’altra squadra che si
oppone ( ). Ogni squadra &€ com-
posta da quattro membri. Organizzate in classe un
debate fra due squadre che si sfideranno su uno dei
seguenti temi:

1. Pro o contro la democrazia?
2. | social media sono veicoli di demagogia?

Per svolgere il debate seguite queste fasi e tempisti-
che:

* Introduzione (3 minuti per squadra). Per ogni squa-
dra, a turno una persona espone il problema e la sua
rilevanza, definisce i termini chiave, dichiara la tesi
della squadra anticipando sinteticamente le argo-
mentazioni che la squadra sviluppera nella fase suc-
cessiva.

* Argomentazione (4 minuti per squadra). A turno un
secondo membro della squadra presenta le prove a
sostegno della propria posizione, precisandole con
dati ed esempi.

e Pausa (10 minuti). Durante la pausa le due squadre
preparano le repliche alle argomentazioni e predi-
spongono la difesa dalle obiezioni avverse.

* Esame critico/confutazione (3 minuti per squadra).
A turno un terzo membro della squadra presenta una
serie di osservazioni critiche sugli argomenti esposti
dall’altra squadra, cercando di individuare contrad-
dizioni, premesse non dimostrate, conclusioni non
conseguenti o conseguenze indesiderate di quanto
sostenuto dagli avversari.

e Pausa (5 minuti). Durante la pausa le due squadre
preparano le repliche all’esame critico degli avversa-
ri, predisponendo la difesa dalle loro obiezioni.

e Difesa (3 minuti per squadra). A turno tutta la squa-
dra risponde alle obiezioni avanzate dalla contropar-

te, cercando di difendere i propri argomenti.

e Conclusioni (3 minuti per squadra). A turno un quar-
to membro riesamina i punti salienti del dibattito,
confronta gli argomenti delle due squadre alla luce
dei maggiori punti di disaccordo, mostrando che la
propria posizione € preferibile a quella avversa. Quin-
di esprime una conclusione.



DALLE CONOSCENZE ALLE COMPETENZE

PLATONE. LO STATO GIUSTO,

LINDIVIDUO GIUSTO

interattivi
C1 Vita e opere di Platone
ICONOSCENZE| 9. Platone & sempre presente nei dialoghi
come personaggio principale.
£l Indica se le affermazioni sono vere o false. 10. 11 primo successore di Platone alla guida
1. Platone & un soprannome derivante dell’Accademia & Speusippo. [F]
dall’aggettivo platys che vuol dire ‘ampio’. [F]
2. Platone proveniva da una famiglia di umili COMPETENZE
origini.
3. Platone non lascia mai la citta di Atene. [F] E Definisci i seguenti termini:
4. 1l tiranno di Siracusa Dionisio I rimane aporia; utopia; scolarca.
amico di Platone per tutta la vita. E] Esponi i seguenti temi o concetti.
= zlergtc)zl:deerr;oi;possono accedere 1. Spiega che cosa intende Platone quando afferma che
6. L’Accademia nasce con lo scopo di formare nessuna Citj[a Potrﬁ.e.ssere ben gover}lfi ta j«ﬁno a che.non
un’élite di filosofi capaci di amministrare stano gf }mtl al ‘.’elf“‘“ del.pOte.re politico i filosofi ol 80-
) vernanti delle citta non diventino filosofi». (max 8 righe)
7. Alcuni studiosi contemporanei ipotizzano 2 Comf.: si spiega il fatto c.he Platonfe c'.lecida di scr.ivere
che il nucleo essenziale del platonismo quasi tutte le sue opere in fo.r ma di d?alogo? Qual.l for-
non sia stato messo per iscritto. me diverse assumono questi dialoghi? (max 10 righe)
8. La maggior parte delle opere platoniche 3. Quali conseguenze hanno sulla vit.a e sul pensiero di
& andata perduta, Platone la condanna e la morte di Socrate? (max 10

righe)

C2 Il giovane Platone e l'influenza di Socrate

CONOSCENZE

El Indica se le affermazioni sono vere o false.

1. Nei dialoghi aporetici non si arriva ad
una definizione soddisfacente del concetto

b. vuole mostrare il trionfo della retorica
c. vuole criticare chi cerca di opporsi ai sofisti nei tri-
bunali
d. esalta la posizione democratica dei sofisti
2. Nel dialogo Gorgia Platone (indica il completamento

su cui verte la discussione. corretto)
2. Nei dialoghi aporetici non si confutano a. mostra di condividere la tesi di Gorgia
le tesi opposte a quelle socratiche. b. ritiene che nessuna forma di retorica sia utile alla
3. Platone mostra in diversi dialoghi di vita politica di Atene
apprezzare il sapere dei sofisti come sapere c. sostiene la perfetta identificazione di legalita e giu-
pratico utile alla vita pubblica e privata. stizia
4. 11 dialogo Protagora evidenzia la superiorita d. ritiene che esista una forma “bella” di retorica, e che
del metodo di discussione socratico rispetto sia quella usata da Socrate
a quello sofistico. 3. Nel Gorgia il personaggio Callicle (indica il completa-
5. Nel Protagora Socrate afferma che la virta mento errato)
¢ una scienza della misura che consiste a. sostiene che & assolutamente ingiusto che chi & pitl
nella capacita di calcolare piaceri e dolori forte si imponga sugli altri
v F
6 ;nct.lle nelle lo;.cogs;:l'glierllzegfutlt{re?. b. sostiene che €& naturale che chi governa usi il potere
b tHasall )pTelnn el 10 (G elS 1 AL er soddisfare le proprie aspirazioni
coincide con la legalita. P prop P

H Scegli il completamento adatto.

c. sostiene che la retorica ¢ uno strumento usato per
conquistare il potere e mantenerlo

d. sostiene che con la retorica il politico incanta i con-

1. Nel Gorgia Platone (indica il completamento corretto)
cittadini per riuscire a raggiungere i propri scopi

a. attribuisce le errate decisioni prese dalle istituzioni
democratiche ateniesi ai discorsi ingannevoli dei
retori



U4 PLATONE. LO STATO GIUSTO, L'INDIVIDUO GIUSTO

E] Riformula le argomentazioni di Callicle
riordinando le frasi in un ragionamento coerente.

a. Per Callicle e i suoi amici

IETEIIEEEE R a0000000000000060000000000000000000000000000000A0ACANANOACCCC000000a00

Quindi, poiché

Questo significa che

CIOC evviiiiiiiiiiiicc e

1. l'osservanza delle leggi e le leggi variano da Stato a
Stato

C3
CONOSCENZE|

£l Indica se le affermazioni sono vere o false.
Nel Simposio
1. la scena si svolge a casa di Aristofane.
2. Aristofane narra il mito degli androgini.
3. Socrate afferma che Eros € un dio potente

[<I=]
(] []

e bellissimo.
4. Socrate racconta un mito che ha appreso

da una sacerdotessa.
5. Socrate narra il mito della nascita di Eros

da Afrodite e Ares.
6. Socrate afferma che Eros é figlio di Poros

e Penia.
7. secondo Socrate Eros ¢ desiderio della

bellezza, quindi ne € mancante.
8. secondo Socrate 'amore ¢ una forza che

consente di passare per gradi dall’attrazione

verso la bellezza materiale a quella del

mondo immateriale.

H Scegli il completamento adatto.
1. Nella visione di Platone (indica il completamento
corretto)

a. l'anima individuale & perennemente in preda a un
conflitto interno

b. nell'anima risiede la parte razionale dell'individuo,
nel corpo quella irrazionale

c. nell'anima non ci sono impulsi irrazionali, ma per-
fetta visione razionale
d. l'anima umana ¢ totalmente irrazionale e soggetta
agli impulsi corporei
2. Secondo Platone (indica il completamento corretto)
a. la conoscenza, anche quella razionale, deriva esclu-
sivamente dai sensi
b. nessuna conoscenza della realta ha valore oggettivo,
ma ¢ relativa alla propria cultura
c. ogni conoscenza deriva dall’esperienza
d. sin dalla nascita, noi siamo in possesso di cono-
scenze che sono precedenti all'esperienza sensibile
3. Le idee platoniche (indica il completamento errato)
a. sono forme eterne, immutabili, immobili, immate-
riali, universali

2. la giustizia coincide con la legalita

3. la giustizia ¢ relativa

4. puo cambiare a seconda del periodo storico, del terri-
torio geografico, della cultura

b. Per Callicle e i suoi amici

I BT IEEEER con00000000000000000000000000000000000000ANANANA000000000CACAB00000000

(@5 110Te | B OO O PO PPPPPPPPPPPPPRE

1. le leggi tutelano l'interesse del piu forte

2. le leggi sono stabilite da chi é al potere in quel mo-
mento

Il Platone maturo. Oltre il pensiero socratico

b. sono in una realta che é fuori dallo spazio e dal tempo
c. sono una realta sovraordinata rispetto alla materia
d. non possono essere colte dal nostro Intelletto

4. Platone pensa che I’'anima (indica il completamento
corretto)
a. sia tripartita in razionale, animosa, pulsionale
b. sia bipartita: razionale e irrazionale
c. sia tripartita in razionale, irrazionale, corporea
d. sia bipartita: una parte ¢ divina, una parte ¢ anima-

le e corporea

COMPETENZE|

E] Scrivi la corretta definizione per ciascun
termine della prima colonna, poi abbina ad
ognuno di essi un momento o un elemento
descritto nell’allegoria della caverna.

CORRISPONDENZA NELLA
ALLEGORIA DELLA CAVERNA

Doxa E il tipo di conoscenza che hanno i
prigionieri dentro la caverna

Corrisponde alla conoscenza dello schiavo
che si libera ed esce fuori dalla caverna

Noesis .

1 Esponi i seguenti termini e concetti.

1. Poni a confronto i caratteri del mondo delle idee pla-
tonico con quelli dell'essere parmenideo, evidenziando
analogie e differenze. (max 10 righe)



U4 PLATONE. LO STATO GIUSTO, L'INDIVIDUO GIUSTO

. Rifacendoti brevemente all’'allegoria della caverna,

spiega perché l'iperuranio non ¢ un rifugio alternativo
al mondo sensibile. (max 10 righe)

. Spiega perché il termine psyche in Platone puo essere

tradotto, a seconda dei contesti, sia con ‘mente’ sia
con ‘anima’. (max 10 righe)

. Spiega perché i concetti di reminiscenza, innatismo e

immortalita dell’anima sono collegati nella gnoseolo-
gia platonica. (max 10 righe)

. Spiega che cosa intende Platone quando nel Simposio

dice che Eros ¢ filosofo. (max 10 righe)

. Racconta e spiega il mito della biga alata, mettendo in

rapporto il mito con la dottrina platonica dell’anima.
(max 20 righe)

H Riformula le argomentazioni riordinando le frasi
in un ragionamento coerente.

(o)

Prova dell'immortalita dell’anima: argomento dei
contrari.

CONOSCENZE

El Inserisci nei riquadri i nomi delle tre classi
(produttori, guardiani, governanti), poi
attribuisci ciascun elemento alla sua classe,
indicandolo con la lettera corrispondente
(attenzione: qualche elemento appartiene a piu
di una classe).

In essi prevale
I’anima razionale

O©O~NOGARON=

10.
11.
12.
13.
14.
15.
16.

A B C

In essi prevalgono
gli impulsi istintivi

In essi prevale
I’animosita

. Hanno come virtu propria la temperanza

. Sono filosofi

. Producono beni e svolgono attivita manuali

. Possono formare una famiglia

. Non possono avere alcuna proprieta privata

. Lo Stato ¢ la loro unica famiglia

. Vivono e mangiano tutti insieme

. Non sanno chi sono i loro figli biologici

. Combinano le unioni sessuali in modo da migliorare

la prole

Possono possedere una casa e dei terreni

La loro virtu ¢ il coraggio

Hanno come virtu la sapienza

Sono d’oro

Sono di bronzo

Sono d’argento

Osservano le bambine e i bambini e li indirizzano ver-
so le loro predisposizioni naturali

-k

ahrODN

Quindi

. 'anima vive di nuovo dopo che il corpo a cui era abbi-

nata muore

. tutto si genera dal proprio contrario
. la vita si genera dalla morte
. Prova dell'immortalita dell’anima: argomento della

somiglianza.

Affinché possa cogliere le idee, la natura dellanima
Se I'anima morisse, cio significherebbe che ...
In questo €aso, ......cceevvviiiiiiiiiiiiiiiii
Dal momento che lo puo fare, significa che ....
) 2{5 171110} mrmmmononeneeoonononoananaaoa00a000naanrananano0aanoaoaeaaonoaaa00as

. non potrebbe ricordare attraverso il processo di remi-

niscenza

. appartiene al mondo sensibile

. ¢ immortale ed eterna come le idee

. appartiene all'iperuranio

. deve essere simile a quella delle idee

Il Platone maturo. La proposta politica

H Indica se le affermazioni sono vere o false.

Nella Repubblica
1. Socrate e i suoi interlocutori si pongono

la questione di che cosa sia la giustizia. [F]
2. Socrate ricorre al mito dei metalli per

spingere all’armonia e alla solidarieta. [F]
3. Socrate afferma che I'umanita forma

le prime organizzazioni politiche per

sopravvivere e per meglio soddisfare

i bisogni naturali. [F]
4. nella societa ideale platonica non c’¢

mobilita sociale. [F]
5. I'educazione dei produttori € basata

sull'attivita ginnica e sulla musica.
6. pittura, scultura e poesia sono

considerate forme di arte che avvicinano

I'anima alla verita. [F]
7. l'arte & vista negativamente perché suscita

emozioni che agiscono sulla sfera

irrazionale dellanima. [F]
8. nella kallipolis c’¢ completa parita tra

femmine e maschi.

COMPETENZE

El Esponi i seguenti temi o concetti.

1.

2.

Spiega in sintesi in che cosa consiste la giustizia nel
singolo e nella citta.

Nella Repubblica Platone ci da una descrizione delle
degenerazioni delle istituzioni politiche rispetto al mo-



U4 PLATONE. LO STATO GIUSTO, L'INDIVIDUO GIUSTO

dello della kallipolis. Spiega come e perché avvengono
queste degenerazioni.

3. Spiega perché l'educazione e l'uso (o la proibizione)
dell'arte sono funzionali alla costruzione della kallipo-
lis.

C5 L’ultimo Platone
CONOSCENZE

El Individua le affermazioni esatte e correggi
quelle errate.

1. Nel Parmenide Platone propone una ontologia del
tutto simile a quella eleatica.

2. Cosi come per Parmenide ammettere la molteplicita
significa negare I'essere, cosi anche per Platone la
molteplicita non ¢ possibile nel mondo delle idee.

3. Secondo quanto sostenuto nel Sofista, il non essere
va inteso come “essere diverso”.

4. 1l Timeo intende offrire una spiegazione verosimile
dell’'origine dell'universo.

5. Nelle Leggi Platone ribadisce la tripartizione delle
classi gia presente nella Repubblica.

6. 11 Politico e le Leggi correggono in parte la proposta
politica della Repubblica, ad esempio giustificando la
necessita delle leggi nella citta.

METTITI ALLA PROVA

M Caccia all’opera! Indica in quale opera di Platone si trova

il tema indicato.

[A] Settima Lettera Fedone [C| Fedro [D| Repubblica

[E] Simposio [F| Timeo

1. Il racconto del deludente esperimento politico a Siracusa
2. La descrizione delle tre classi che compongono la citta |

APPRENDIMENTO COOPERATIVO

ideale
3. L’allegoria della caverna
4. 11 personaggio di Diotima
5. La descrizione della morte di Socrate
6. Il mito della biga alata
7. 1l mito di Er
8. Il Demiurgo
9. La metafora della “seconda navigazione”
10. 11 mito degli androgini

PREPARA IL COLLOQUIO

B Prepara un discorso di massimo 5 minuti, in cui spieghi
il ruolo delle idee nel pensiero platonico, seguendo questa
scaletta:

1. analisi del termine “idea”;

NOoOOhAODN

4. Spiega con esempi perché la prospettiva politica di
Platone puo essere interpretata come una forma di
organicismo.

COMPETENZE|

1 Esponi i seguenti temi o concetti.
1. In che senso nel Parmenide e nel Sofista Platone opera
un “parmenicidio”? (max 5 righe)
2. Che cosa hanno in comune il dialettico, cio¢ il vero
filosofo, e il bravo macellaio? (max 3 righe)

3. La visione cosmologica proposta nel Timeo ¢ meccanici-
sta? Motiva e argomenta la tua risposta. (max 10 righe)

4. Spiega chi ¢ il Demiurgo del Timeo, quali caratteri ha,
che ruolo ricopre. (max 15 righe)

5. Spiega che cosa intende Platone quando definisce il
tempo «immagine mobile dell'eternita». (max 8 righe)

6. Sintetizza le principali differenze fra la proposta po-
litica della Repubblica e quella contenuta nel Politico.
(max 10 righe)

7. Spiega che ruolo svolge la religione nella proposta po-
litica delle Leggi. (max 5 righe)

. che cosa sono le idee per Platone;

. di quali cose ci sono idee;

. qual é il rapporto fra idee e mondo materiale;
. come ¢ fatto il mondo delle idee;

. perché Platone ricorre alla dottrina delle idee;
. che cos’¢ la dialettica in rapporto alle idee.

B Platone costruisce la sua visione politica a partire dal
contesto storico dell’Atene post-periclea in cui vive e in

| base alle sue esperienze personali. Dividetevi in gruppi
! di3-5 persone. Al termine di una riflessione collettiva, il
! gruppo sceglie un personaggio fra coloro che, in altri con-
testi storici, vivono circostanze e affrontano difficolta da

cui maturano le loro convinzioni filosofiche e politiche.
Quindi, il gruppo, dialogando e ricercando informazioni,
opera un confronto analitico fra questo personaggio e

! Platone. L'esito della ricerca cooperativa viene esposto in

una presentazione power point o in un filmato di massi-

! mo 5 minuti, in cui sono messe a confronto le esperienze
. vissute e le soluzioni proposte dai due personaggi, sotto-
. lineando analogie e differenze.




2%

LABORATORIO ESAME ®

Online
Riservato

PRIMA PROVA_TIPOLOGIA B ai docenti

Altre prove

ANALISI E PRODUZIONE DI UN TESTO ARGOMENTATIVO tipologia B e C

LA CONFLITTUALITA DELI’ANIMO UMANO

Testo tratto da: Platone, Repubblica, IX, 588b-589b, trad. di F. Sartori, Laterza, Roma-Bari 20114, pp. 631-635

Socrate Bene, ripresi; poiché siamo giunti a questo punto del nostro discorso, riprendiamo gli argomenti
trattati per primi, che ci hanno condotti fin qui. Si diceva allora, se non erro, che commettere ingiu-
stizia giova a chi é perfettamente ingiusto, ma passa per giusto. Non s’¢ detto cosi?

Gravcone Cosl, appunto.

Socrate Ebbene, continuai, con chi sostiene questa teoria possiamo discutere, ora che ci siamo messi
d’accordo su che cosa possano, rispettivamente, 'azione ingiusta e 'azione giusta.

Gravcone Come?, chiese.

Socrate Foggiando, con le parole, un’immagine dell'anima, affinché chi teneva quel discorso sappia che
cosa diceva.

Gravcone Che immagine?, fece lui.

Socrate Una di quelle, risposi, quali, se stiamo ai racconti mitici, erano proprie di certe antiche nature:
quella della Chimera, di Scilla, di Cerbero e di parecchie altre forme che, come si dice, per nascita
insieme confuse, costituivano, pur essendo molte, un essere solo.

Gravcone Lo si dice, si.

Socrate Foggia dunque un'unica forma di bestia eteroclita, a molte teste: abbia essa attorno al corpo
teste di animali domestici e selvaggi, e sia capace di trasformarsi e di generare da sé tutte queste
mostruosita.

Gravcone L'opera, disse, richiede un abile foggiatore. Tuttavia, poiché la parola si puo foggiare meglio
della cera e di simili sostanze, consideriamo quell’'opera bell’e foggiata.

Socrate Foggia poi un'altra forma, di leone, e una terza, di uomo. La prima sia di gran lunga la maggiore
e la seconda venga per seconda.

Gravcone Questo € piu facile, disse; ecco, € gia foggiata.

Socrate Ora connetti questi tre elementi in un unico insieme, si che in certo modo si fondano.

Gravcone Eccoli gia connessi, rispose.

Socrate Applica ora tuttintorno a loro, all’esterno, I'immagine di un unico essere, quella dell'uomo. E
cosi chi non ¢ capace di vedere gli elementi interni, ma vede solamente I'involucro, credera di vedere
un unico essere, un uomo.

Gravcone Gia € applicata, disse.

Socrate Ora, se c’¢ chi dice che a quest'uomo giova commettere ingiustizia e non & utile agire giustamen-
te, diciamogli pure che la sua affermazione significa soltanto questo: gli & utile, pascendola ben bene,
rendere vigorosa la bestia dalle forme infinite, e cosi pure il leone e cio che si riconnette al leone; e
far morire di fame e infiacchire I'uomo, si che puo essere trascinato dovunque uno degli altri due lo
meni; e gli & utile poi non creare tra loro né confidenza né amicizia, ma lasciare che si mordano e
combattendosi si divorino I'un I'altro.

Gravcone Si, ammise, chi loda l'ingiustizia dira senz’altro cosi.

Socrate Chi invece sostiene l'utilita della giustizia non dira che occorre fare e dire cido che permettera
all'uomo interiore di esercitare assoluto dominio sull'individuo umano e di aver cura della creatura
policefala? e questo dopo avere stretto alleanza con la natura.



U3 ALLA RICERCA DELL'ESSERE UMANO. I SOFISTI E SOCRATE

COMPRENSIONE E ANALISI

Puoi rispondere punto per punto oppure co-
struire un unico discorso che comprenda le
risposte a tutte le domande proposte.

INDICAZIONI OPERATIVE

1 Sintetizza il contenuto del brano, ponendo in 1 Latesi esplicitata nelle prime righe viene con-
rilievo la tesi di partenza dalla quale prende futata da Socrate attraverso la “costruzione”
le mosse il dialogo e che Socrate intende con- di un essere composito. Enuncia tale tesi e
futare. spiega l'argomentazione attraverso la quale

Socrate la confuta.

2 Nel brano proposto, Socrate fa riferimento alle 2 Se non conosci le figure mitologiche citate, fai
figure mitologiche della Chimera, di Scilla, di una breve ricerca e annota a margine del te-
Cerbero: che cosa il filosofo intende esprimere sto la loro descrizione. Per chiarire quale sia
attraverso queste immagini? il senso di questi riferimenti mitologici, tieni

presente che Socrate sta cercando di descri-
vere 'anima umana.

3 Per descrivere la complessita dell'anima uma- 3 Per rispondere a questa domanda rileggi le
na Socrate si serve di tre elementi che appaio- righe 15-27. Per comprendere il significato
no in qualche modo fusi tra loro. Di quali ele- simbolico di questi tre elementi, fai riferi-
menti si tratta? mento alla teoria platonica della tripartizione

dell'anima.

4 Individua e spiega la concezione di giustizia 4 Tieni presente la teoria della giustizia plato-
che Socrate cerca di difendere e argomentare, nica per una corretta comprensione del pas-
e confrontala con quella opposta. so. Nelle righe 29-38 viene descritto I'essere

umano cosi come dimostra di intenderlo chi
sostiene la teoria opposta a quella di Socrate,
nelle righe successive viene esposta invece la
visione di Socrate.

Il INDICAZIONI OPERATIVE

Condividi le riflessioni di Socrate sulla condi-
zione di estrema conflittualita e tensione che
caratterizza l'interiorita umana?

Come valuti la tesi che Socrate intende confu-
tare, secondo cui «giova commettere ingiusti-
zia e non ¢ utile agire giustamente» (rr. 29-30)?

Alla Iuce delle tue conoscenze e delle tue espe-
rienze dirette, condividi la tesi socratica secon-
do cui 'essere umano puo arrivare a dominare
i suoi istinti e le sue pulsioni interiori?

Argomenta i tuoi giudizi con riferimenti alla
tua esperienza e alle tue conoscenze e scrivi
un testo in cui tesi e argomenti siano organiz-
zati in un discorso coerente e coeso.

Rifletti: qual é la tua esperienza rispetto al
tema della conflittualita dell’animo umano?
Puoi anche fare riferimento a opere letterarie
e artistiche che hanno trattato questo tema.

La tesi che legittima l'ingiustizia ti trova d’ac-
cordo? Quali personaggi storici o letterari po-
tresti citare come esempi di tale tesi?

Formula e argomenta la tua posizione a propo-
sito del quesito: il dominio degli istinti e delle
pulsioni ¢ utile? ¢ inevitabile? ¢ dannoso? in
quali contesti &€ necessario? e in che modo pud
essere realizzato?




U4 PLATONE. LO STATO GIUSTO, LINDIVIDUO GIUSTO {7 |

x .'.;.;» R

‘_P -
CONNESS . LABORATO

Questioni di giustizia L |

La filosofia platonica puo essere una chiave di lettura per interpretare innumerevoli
opere appartenenti a diverse forme d’arte — dalla narrativa al cinema passando per il
teatro - e, lungo tutto il corso della storia della cultura occidentale, sono numerosissi-
mi anche i prodotti culturali esplicitamente ispirati ai cardini del platonismo.

In questa sezione lavoreremo sul tema della giustizia, filo rosso delle riflessioni pla-
toniche e base della monumentale Repubblica, dialogo che ha avuto una grandissima
eco nei secoli. Ricordiamo che per Platone la giustizia deve essere distributiva, nel
senso che € giusto attribuire a ciascuno la funzione che gli & propria per natura, &
giusto dare “a ciascuno il suo”: cio che gli spetta e cio che si merita.

Inizieremo il nostro percorso da un livello pit1 semplice per elevarci, in perfetto stile
platonico, a un livello di riflessione sempre piti complesso. Partiamo dagli spunti su
invisibilita, responsabilita e giustizia forniti dal mito dell’anello di Gige per arrivare alle
questioni dilemmatiche che riguardano la non corrispondenza della nozione di giusti-
zia con quella di approvabilita morale e di correttezza tecnica.

LETTERATURA Il Signore degli anelli (1954-55) di J.R.R. Tolkien

1 The One Ring: un altro celebre anello
che dona invisibilita

Il mito dell’anello di Gige ¢ un esempio usato dal personaggio di
Glaucone, nella Repubblica, per argomentare che “'occasione
fa I'uomo ladro”, come afferma un celebre modo di dire. Anche
la persona piu giusta, se avesse in dono l'invisibilita, sarebbe
tentata a delinquere. Cio che ci fa comportare giustamente ¢ il
timore della sanzione, della legge ma anche a livello della pro-
pria reputazione.
E interessante rilevare che la nostra cultura & cosi profonda-
mente permeata dai racconti inventati da Platone al punto che
possiamo scorgerne riferimenti anche nell’'opera di artisti come J.R.R. Tolkien, autore
della celeberrima trilogia fantasy Il Signore degli anelli pubblicata negli anni Cinquanta
del Novecento.
Come l'anello di Gige, anche I'Unico Anello (‘One Ring’) creato dall’anello di Sauron &
un oggetto magico che ha il potere di rendere invisibili. L’anello potenzia le abilita e
le inclinazioni di chi lo possiede, ma a causa di questo potere corrompe di fatto il suo
possessore e puo rivelare il cupo desiderio di potere di coloro che lo indossano, nono-



U4 PLATONE. LO STATO GIUSTO, L'INDIVIDUO GIUSTO

| 348 |

stante le iniziali intenzioni oneste che li animano. Soltanto il personaggio di Sam Gam-
gee — uno hobbit, creatura fantastica inventata dall’autore simile a un essere umano e
di bassa statura - non si lascia corrompere dal tetro potere dell’anello, un particolare
che sembra una risposta rivolta a Glaucone: esiste chi puo essere — con le parole del
dialogo platonico - «tanto adamantino da resistere nella giustizia, astenendosi corag-
giosamente» dal commettere ingiustizia.

CINEMA Il ragazzo invisibile (2014) di Gabriele Salvatores

2 Il ragazzo che diventa invisibile: occasione
per delinquere oppure responsabilita?

Diretta dal regista italiano premio Oscar Gabriele Sal-
vatores, Il ragazzo invisibile ¢ una pellicola italiana
del 2014 che ricrea sul grande schermo 'universo dei
fumetti, un genere trascurato dal cinema italiano. In
questo caso la fonte di ispirazione ¢ Invisible Kid, pub-
blicato dalla DC Comics (del quale il lungometraggio
non &, pero, una fedele trasposizione).
La vicenda ¢ presentata attraverso gli occhi di un ado-
lescente e propone numerosi interrogativi esistenziali
legati alla vita del protagonista e dilemmi etici, causati
dai suoi superpoteri.
Il protagonista, Michele Silenzi, ¢ un ragazzino di Trieste che vive con la madre, con la
quale — come caratteristico dell’adolescenza — inizia a non sentirsi pitt completamente
a suo agio. E timido e introverso (come ci dice anche il suo cognome), non si sente
particolarmente brillante, non sa come reagire alle prepotenze dei bulletti della classe
né come comportarsi con la compagna di scuola per cui ha una cotta.
In occasione di una festa di Halloween, si accorge con sgomento che puo diventare in-
visibile e — a partire da quel momento - iniziera a esercitarsi per governare fisicamente
questo suo superpotere.
Quali sono le prime azioni che intraprende da invisibile? Entrare nello spogliatoio fem-
minile della palestra senza essere visto e sottrarre ai docenti le soluzioni dei compiti in
classe per prendere bei voti. Non si tratta certo di azioni giuste. La sua prima scelta &,
quindi, simile a quella del Gige raccontato da Platone: usare I'invisibilita per il proprio
personale tornaconto.
Un’altra tra le prime iniziative di Michele € quella di dare una lezione ai suoi compa-
gni prepotenti. E questo potrebbe sembrarci un atto volto a ripristinare la giustizia in
quanto i compagni si sono comportati ingiustamente.
Tuttavia, con il passare dei giorni Michele assumera consapevolezza che — come ci in-
segna un altro supereroe, Spiderman - “da grandi poteri deriva una grande responsa-
bilita”, anche sociale: ¢ cosi che si comportano i supereroi e cosi iniziera a comportarsi
anche il ragazzo invisibile. Questa &, forse, una scelta che sarebbe piaciuta a Platone
per il quale giustizia significa fare cio che ci € proprio.



U4 PLATONE. LO STATO GIUSTO, L'INDIVIDUO GIUSTO

{3491

E interessante notare, perd, che — pur decidendo di fare un uso virtuoso e socialmen-
te utile del suo potere — all'inizio del sequel (Il ragazzo invisibile — Seconda genera-
zione, 2018) apprendiamo che in matematica Michele prende sempre 9 allo scritto e 3
all'orale quindi, evidentemente, non perde I'abitudine a usare I'invisibilita per appro-
priarsi delle soluzioni delle verifiche!

CINEMA Il traditore (2019) di Marco Bellocchio

3 Collaboratori di giustizia

Giungiamo a un livello di analisi pit complesso per ri-
flettere sulla differenza tra atto giusto, atto corretto e
atto moralmente approvabile. Un’azione buona non ¢,
ad esempio, necessariamente un’azione giusta. Cosi come
non lo € un’azione corretta, cioé adeguata a raggiungere
un certo fine. Pensiamo al mito dei metalli, ad esempio.
E un espediente appropriato per raggiungere un risulta-
to ('armonia sociale), ma non ¢ certo giusto mentire alla
popolazione!
Il traditore, di Marco Bellocchio, ¢ un film italiano del
2019 che racconta la vicenda di Tommaso Buscetta, ruolo
per cui l'attore Pierfrancesco Favino ha ricevuto numerosi riconoscimenti come miglior
attore protagonista. Boss di Cosa Nostra (organizzazione mafiosa siciliana), Buscetta
fu negli anni Ottanta del Novecento tra i primi “collaboratori di giustizia”, cio¢ coloro
che, agli arresti, decidono di rivelare alle autorita giudiziarie informazioni sugli epi-
sodi criminosi di cui sono a conoscenza. In cambio ottengono da parte dello Stato dei
benefici di legge, tra cui uno sconto sulla pena e un assegno di mantenimento. Dalla
condizione di collaboratore di giustizia deriva anche protezione per sé e per la propria
famiglia, per difenderli da azioni violente ritorsive da parte delle organizzazioni crimi-
nali di cui hanno svelato i segreti.
Nel corso del film vediamo Buscetta rivelare nomi e strategie organizzative di Cosa No-
stra ai giudici e questo spinge altri pentiti (cosi sono chiamati colloquialmente i colla-
boratori di giustizia) a fare altrettanto. Si innesca cosi una stagione di lotta alla mafia
nella quale la polizia riesce ad arrestare moltissimi mafiosi dando inizio, nel 1986, al
cosiddetto maxiprocesso contro Cosa Nostra.
Dalla prospettiva di Cosa Nostra, in virtu della sua collaborazione col sistema giudizia-
rio, Tommaso Buscetta & un traditore perché — come sostiene Platone nella Repubbli-
ca -neppure una banda di briganti che compia imprese ingiuste puo6 ottenere risultati
se i suoi membri si recano ingiustizia: «Pensi che [...] una banda di briganti o di ladri
o qualsiasi altra aggregazione di uomini che si rivolga verso una comune impresa
nell'ingiustizia, potrebbero ottenere qualche risultato, se si recassero reciprocamente
ingiustizia?».



U4 PLATONE. LO STATO GIUSTO, L'INDIVIDUO GIUSTO

350 |

Secondo Platone, la giustizia € un valore talmente cruciale per la societa — per vivere in
gruppo pacificamente - che, in sua assenza, neppure una banda criminale riuscirebbe
a tenersi insieme: deve esserci un qualche criterio a partire dal quale possano essere
giusti 'uno nei confronti dell’altro. C’¢ poi un altro aspetto: i benefici che ottengono
dallo Stato i collaboratori di giustizia sono motivati dal fatto che, grazie al loro aiuto, si
puo perseguire lo scopo di indebolire la mafia. Possiamo considerare questa scelta del-
lo Stato tecnicamente corretta se ¢ adeguata al fine, cioé¢ se effettivamente grazie alle
rivelazioni dei pentiti posso raggiungere il risultato di mettere “i bastoni tra le ruote”
alla mafia. Un po’ come l'uso della nobile menzogna: un’azione tecnicamente corretta
perché raggiunge lo scopo.

Dal punto di vista etico-morale, pero, la scelta ¢ condivisibile? Considerando la vita
come supremo bene, sara moralmente condivisibile se grazie alle rivelazioni dei pentiti
lo Stato riesce a salvare la vita di molte persone, molte pit1 persone di quelle che siano
state private della loro vita proprio da parte del pentito. Dal punto di vista che riguarda
propriamente la giustizia, possiamo considerare giusta la scelta dello Stato? C’¢ pro-

porzione tra il reato commesso dal pentito e la pena attribuita?

A partire dalla giustizia platonicamente intesa come «fare
cid che ci compete» (assolvere il nostro ruolo sociale e
anche avere cio che ci spetta) considera i seguenti inter-
rogativi.

All'interno dell’'universo fantasy di Tolkien altri due
hobbit riescono a resistere per molto tempo, anche se
con molte difficolta, al potere dell’anello: Bilbo Baggins
e suo nipote Frodo Baggins, cioé i due protagonisti della
saga. |l primo, come ci viene narrato nel Signore degli
anelli e nell’opera precedente Lo hobbit, ha trovato I'a-
nello magico dentro una caverna oscura, sottraendolo a
Gollum, una creatura del luogo, crudele, violenta, inquie-
tante, corrotta e deformata dal potere oscuro dell’ogget-
to. Dopo aver scoperto di esser stato derubato, Gollum
cerca di trovare Bilbo dentro i cunicoli della grotta per
ucciderlo. Lo hobbit perd ha indossato I’anello, € invisibi-
le agli occhi del nemico e ha cosi lui stesso I'opportunita
di eliminarlo. Tuttavia, un senso di giustizia, di pieta e di
compassione per I'orribile e povera creatura gli ferma la
mano: «Egli era invisibile adesso. Gollum non aveva una
spada. Gollum non aveva realmente minacciato di ucci-
derlo, o cercato di farlo. Ed era infelice, solo e perduto.
Un’improvvisa comprensione, una pieta mista a orrore,
sgorgo nel cuore di Bilbo».

Pensi che Bilbo abbia fatto la scelta giusta? Esistono dei
parametri con cui valutare il diritto alla vita o alla liber-
ta di qualcuno oppure pensi che nessuno debba poter

dare giudizi di vita e di morte su un altro essere? Esponi
oralmente la tua idea alla classe e confrontati con i tuoi
compagni.

Nel film Il ragazzo invisibile guardare le compagne
nude e copiare nelle verifiche che tipo di azioni sono per
Michele? Giuste oppure ingiuste? E punire i compagni
bulletti per le prepotenze subite & un atto giusto o una
vendetta ingiusta? Argomenta per iscritto la tua posizio-
ne al riguardo.

Dividetevi in tre gruppi e ragionate prendendo come
spunto // traditore. |l primo gruppo rappresentera i motivi
dello Stato, il secondo argomentera come se fosse un’as-
sociazione di familiari delle vittime dei delitti di mafia e il
terzo gruppo sosterra le ragioni di Cosa Nostra. Ciascun
gruppo cerchi di rispondere ai seguenti interrogativi:

€ una legge giusta quella che offre protezione alle fami-
glie dei collaboratori e uno sconto di pena ai pentiti?

€ una legge giusta o ingiusta nei confronti del pentito?

€ una legge giusta o ingiusta nei confronti della fami-
glia del pentito?

€ una legge giusta o ingiusta nei confronti della fami-
glia delle vittime?

€ una legge giusta o ingiusta nei confronti della collet-
tivita statale?

Dopo il confronto all'interno del gruppo, tre portavoce
esporranno le loro ragioni di fronte alla classe.



U4 PLATONE. LO STATO GIUSTO, L'INDIVIDUO GIUSTO

COSTRUISCI
LA TUA BIBLIOTECA

Bari-Roma 2023

Bari-Roma 2022

i 3511

i\

Bari-Roma 2019

i Luciano Canfora | filosofi antichi non si sono limitati a interpretare

i UN MESTIERE PERICOLOSO. il mondo, ma hanno cercato di cambiarlo e, in una
! LA VITA QUOTIDIANA piccola comunita come lo € la polis, la loro azione
! DEI FILOSOFI GRECI era molto visibile, tanto da diventare bersaglio

: delle commedie o avere sorti ben peggiori,

' come Socrate. Il testo racconta in maniera molto

i narrativa le vicende biografiche dei filosofi greci.

1

: Sellerio

i Palermo 2000

1

L e i
i Franco Ferrari (a cura di) Il fascino e la magia che la filosofia di Platone

i CONTRO LA DEMOCRAZIA ha esercitato nei secoli sono ancora intatti per

! noi. Il curatore del volume conduce un’indagine

! attraverso le pieghe pil riposte del pensiero

: politico del grande filosofo per scoprire che, in

' realta, dietro questa meravigliosa capacita di

' seduzione si nasconde una visione profondamente
: - antidemocratica.

i Rizzoli

i Milano 2008

1

L e i
i Mario Vegetti Questo libro ricostruisce la storia delle

: «UN PARADIGMA IN CIELO>. interpretazioni antiche e moderne del pensiero

' PLATONE POLITICO DA politico di Platone: un viaggio avventuroso

! ARISTOTELE AL NOVECENTO attraverso le grandi filosofie che configurano

: Platone come liberale, socialista, nazista,

i comunista, antipolitico. Da questa complessa

' vicenda interpretativa ¢’é molto da imparare su

| . Platone.

i Carocci

i Roma 2009

1

L e i
. @ Nella tua Biblioteca digitale Laterza puoi leggere:

1

E Platone Platone Platone

! CRITONE - FEDRO - FEDONE -

i APOLOGIA SIMPOSIO LA REPUBBLICA
! DI SOCRATE

:

i

E Laterza Laterza Laterza

1




	122-124
	143-173
	185-193
	194-196
	225-267
	311-341
	343-346
	347-351



