
C 1	VITA E OPERE DI PLATONE

C 2	IL GIOVANE PLATONE  
E L’INFLUENZA DI SOCRATE

C 3	IL PLATONE MATURO.  
OLTRE IL PENSIERO SOCRATICO

C 4	IL PLATONE MATURO.  
LA PROPOSTA POLITICA

C 5	L’ULTIMO PLATONE

PLATONE.  
LO STATO GIUSTO, 
L’INDIVIDUO GIUSTO

U 4

Online 
Riservato 
ai docenti 

Lezione EAS

Flipped 
classroom



AFORISMA

INNESCO
educazione 
CIVICA

Pensi che [...] una 
banda di briganti o 
di ladri o qualsiasi 
altra aggregazione 
di uomini che si 
rivolga verso una 
comune impresa 
nell’ingiustizia, 
potrebbero ottenere 
qualche risultato, 
se si recassero 
reciprocamente 
ingiustizia?
[Platone, Repubblica, I, XXIII, 351a]

Con questa citazione, tratta 
dalla Repubblica, una delle 
sue opere principali, Platone, 
allievo prediletto di Socrate, 
vuole dirci che la giustizia è un 
valore così importante per la vita 
associata che, in sua assenza, 
anche una banda di criminali si 
scioglierebbe: deve esserci un 
qualche criterio a partire dal quale 
possa essere giusto ciascuno nei 
confronti dell’altro. Come avremo 
modo di imparare in questa 
Unità, la nozione di giustizia 
è fondamentale per Platone, 
a partire dalla sua esperienza 
di vita. Vedremo che, secondo 
Platone, il suo maestro era stato 
ingiustamente condannato a 
morte. 

CHE COS’È  
LA GIUSTIZIA?

Giustizia è una parola che usiamo spesso: 
“non è giusto!” diciamo ogni volta che sentiamo di 
subire un torto, ad esempio in famiglia, tra gli amici, 
nello sport oppure a scuola. Ma che cosa significa 
“giustizia”? Cerchiamo di fare chiarezza – perché una 
delle problematiche centrali nella riflessione di Platone 
riguarda proprio questa nozione – leggendo un passo 
del filosofo politico contemporaneo Norberto Bobbio.

  Nella filosofia politica antica la giustizia era 
una virtù [...], cioè un abito o un’abitudine di 
compiere certe azioni giudicate aventi un valo-
re positivo e di evitare certe altre azioni giudi-
cate aventi un valore negativo. La valutazione 
di un’azione come virtuosa, in particolare come 
giusta, rinviava necessariamente al criterio in 
base al quale le azioni potevano essere distinte 
come giuste o ingiuste. Nel pensiero moderno e 
soprattutto contemporaneo si intende per giusti-
zia questo criterio di valutazione [...] che permet-
te di giudicare le azioni umane, onde chiamia-
mo giuste quelle che vi corrispondono, ingiuste 
quelle che non vi corrispondono. [...]
Il problema della giustizia è strettamente con-
nesso al problema della costituzione e della con-
servazione della società umana: onde azione giu-
sta è quella che contribuisce in qualche modo 
a rendere possibile la coesistenza degli uomini, 
ingiusta quella che la ostacola. S’intende che i 
diversi modi di definire la giustizia dipendono 
dai diversi modi di concepire la società, dai di-
versi fini che le si attribuiscono, dai diversi ideali 
sociali che si vogliono raggiungere.
Due sono soprattutto gli ideali che entrano a for-
mare, separatamente o congiuntamente, la no-
zione giustizia: l’ideale dell’ordine e quello dell’e-
guaglianza. L’idea dell’ordine sociale è sorta, sin 
dai primordi della riflessione sulla giustizia, in 
corrispondenza all’idea dell’ordine dell’universo; 
[...] e l’ordine sociale è stato considerato come il 



U 4  Platone. Lo Stato giusto, l’individuo giusto196

LEDOMANDE
ALPRESENTE

Dopo l’esecuzione di Socrate, Platone si convince di 
vivere in uno Stato ingiusto, regolato da leggi ingiuste che 
diseducano i suoi concittadini. La prova dell’ingiustizia 
del sistema sarebbe proprio la condanna a morte di 
Socrate: una persona giusta, secondo Platone. Da qui 
la riflessione di Platone sul tema della giustizia: come 
deve essere organizzato uno Stato per essere giusto? 
È questo uno degli interrogativi principali che spingono 
Platone a costruire la sua teoria filosofica. Ancora oggi 
il tema della giustizia genera molte discussioni: una 
società giusta è quella in cui vige l’ordine o quella 
in cui regna l’eguaglianza? Questi due princìpi sono 
inconciliabili o possono coesistere e contribuire entrambi 
alla costituzione di uno Stato giusto? Sono queste le 
domande che si pone anche il filosofo Norberto Bobbio. 
In questa Unità proveremo, partendo dal pensiero di 
Platone, a cercare la risposta a questi interrogativi. 

Gli interrogativi che Platone si pone 2.500 anni 
fa sono ancora oggi molto attuali: quali sono le 
caratteristiche di uno Stato giusto? Per comportarsi 
in modo giusto è sufficiente rispettare le leggi? 
Come determinare se una legge è giusta oppure 
no? Che effetto ha una legge ingiusta sulla società? 
Sono questioni complesse e delicate, di cui ci può 
capitare di fare esperienza nella quotidianità. A 
partire da questi interrogativi, e facendo riferimento 
a esperienze personali, scolastiche o familiari, in cui 
vi è capitato di subire o assistere a una ingiustizia, 
o a casi di ingiustizia di cui avete sentito o letto 
sui giornali, in televisione o nel web, provate a 
confrontarvi e parlarne in classe, sotto la guida 
dell’insegnante. 

riflesso dell’ordine cosmico (le leggi che regolano la 
società umana sono una parte delle leggi giuridi-
che naturali che regolano l’universo), dando luo-
go ora a una concezione etica e giuridica dell’or-
dine naturale, ora a una concezione naturalistica 
dell’ordine giuridico.
Ogni totalità ordinata ha bisogno di norme o leggi 
[...]. Ordine e legge sono due nozioni strettamente 
connesse: l’ordine è garantito dal fatto che la legge, 
cioè la regolarità dei comportamenti, sia rispettata. 
[...] È quella concezione per cui si dice giusta l’a-
zione conforme alla legge, ingiusta quella difforme; 
e uomo giusto è colui che ha l’abito di rispettare le 
leggi, ingiusto colui che ha l’abito di trasgredirle. 
[...] Si tratta di una concezione meramente formale 
della giustizia.
L’idea dell’eguaglianza integra quella dell’ordine in 
quanto esprime l’esigenza che per attuare la giu-

stizia occorra non un ordine qualunque esso sia, 
ma un ordine fondato su un certo principio che è, 
appunto, quello dell’eguale distribuzione di onori e 
di oneri. Anche la società tenuta insieme da leggi 
tiranniche, e quindi esclusivamente con la spada, 
è a rigore una società ordinata; ma è sufficiente 
quest’ordine a garantire la conservazione della so-
cietà? L’ideale dell’eguaglianza è quello che fa porre 
nelle mani della giustizia, accanto alla spada, an-
che la bilancia. Non basta allora che vi siano leggi 
rispettate, come chiede la concezione formale della 
giustizia (perché le leggi vengano rispettate può ba-
stare anche soltanto la forza), ma occorre inoltre che 
le leggi stesse rispettino alcuni criteri fondamentali 
[...], in primis il criterio dell’eguaglianza.	

[Norberto Bobbio, La virtù della giustizia, «La Stampa», 

28/01/2009; https://www.lastampa.it]



LE 
DOMANDE

PER 
ORIENTARSI

C IL PLATONE 
MATURO. OLTRE 

IL PENSIERO 
SOCRATICO

3

1	 Il pensiero  
della maturità

Nel ventennio successivo a quello dei dialoghi cosiddetti socratici, Platone si dedica 
alla stesura delle opere della maturità. Anche in questi scritti, come in quelli del 
periodo precedente, il protagonista o la voce narrante è il maestro Socrate. A dif-
ferenza dei dialoghi giovanili, però, Platone espone – in maniera via via crescente 
– ipotesi e teorie che sono originali e non sono più immediatamente riconducibili 
agli insegnamenti di Socrate. Un esempio è la teoria ontologica-gnoseologica, 
cioè la sua teoria sull’essere e sul processo di conoscenza, che studieremo nel det-

Chi è Amore (Eros) per Platone  ? Che cosa accomuna  
l’amore e il filosofo  ?  	 >   PAR. 2

Che cosa intende Platone quando parla delle idee  ?  
Quali sono le loro caratteristiche  ?  	 >   PAR. 3

Dove risiedono le idee  ?  	 >   PAR. 3  4

Qual è il rapporto tra le idee e gli enti sensibili  ? Che concezione  
della conoscenza ne deriva  ?  	 >   PAR. 4  5

Qual è il significato dell’immagine della caverna  ?  
Qual è la funzione della filosofia  ?  	 >   PAR. 6

Che cosa intende Platone quando dice che apprendere  
equivale a ricordare  ?  	 >   PAR. 7

Quali sono le tre parti dell’anima  ?  	 >   PAR. 8

A

B

C

D

E

F

G

Guarda la  
videolezione 

del capitolo

 SAUDINO
VIDEOSOFIA

U4



U 4  Platone. Lo Stato giusto, l’individuo giusto226

taglio in questo capitolo. Il fatto che Platone consideri Socrate un personaggio di 
un’importanza e uno spessore tale da attribuirgli le proprie tesi può essere per un 
verso il tentativo di assegnare a esse autorevolezza e per un altro un omaggio reso 
al proprio maestro.

In questa fase, in ogni caso, Platone supera gli insegnamenti socratici ed elabora il 
suo pensiero personale il cui nucleo si trova quindi in queste opere. Tra i dialoghi 
della maturità, in questo capitolo affronteremo: Simposio, Fedone, Repubblica, Me-
none e Fedro.

Iniziamo con un mito, contenuto nel Simposio, che ha come oggetto l’amore.

2	Il Simposio:  
Amore e filosofia

La discussione sull’amore I l Simposio è un’opera della maturità di Platone, che 
ha avuto grande influenza nella cultura occidentale. Platone ambienta il dialogo 
durante un ricevimento organizzato dal tragediografo Agatone per festeggiare il pre-
mio ricevuto per la sua ultima tragedia. Il titolo dell’opera allude proprio al ban-
chetto, momento in cui ci si ritrova per bere e dialogare tutti insieme su un deter-
minato tema. L’oggetto della discussione è l’amore, tema sul quale tutti i presenti 
sono invitati a esprimersi.

Le rappresentazioni dell’amore  Comincia il poeta e retore Fedro, affermando 
che Amore (Eros, in greco) – la personificazione del sentimento amoroso – è il più 
antico degli dèi, che ci fa onorare ciò che è bello e imbarazzare per ciò che è 
vergognoso; l’avvocato Pausania distingue l’amore “volgare”, riferendosi a quello 
carnale e passionale, da quello “celeste”, spirituale; il medico Erissimaco descrive 
l’amore come una forza cosmica, forza vitale che opera non solo negli esseri umani 
ma anche negli animali e nel mondo vegetale. Questi tre discorsi riflettono le con-
cezioni sull’amore comuni nella cultura del tempo. Per spiegare l’attrazione e il de-
siderio di non dividersi dalla persona amata, il commediografo Aristofane interviene 
per raccontare il famoso mito dell’androgino [> cfr. ANTOLOGIA, T1]. Secondo Aristo-
fane, in origine gli esseri umani erano unione di due metà attaccate per la schiena, 
con due organi sessuali, una testa e due volti. I sessi erano dunque tre: gli uomini, 
le donne e gli androgini, per metà uomini e per metà donne. A causa della ribel-
lione degli esseri umani contro gli dèi, questi ultimi per punirli ne divisero i corpi 
a metà: da allora, le due metà si ricercano e vogliono stare insieme; gli androgini 

Simposio  Il termine “simposio” (dal greco 
syn-pìno, ‘bevo insieme’) indica il momento 
successivo alla cena in cui i commensali 
si dedicavano a chiacchierare e ad 
ascoltare poesie con accompagnamento 
musicale. Il simposio greco era una 

riunione conviviale di maschi adulti in cui si 
tenevano giochi, esibizioni musicali e anche 
conversazioni colte. Con questo termine 
si indica anche il genere letterario in cui si 
riportano per iscritto le discussioni svolte 
durante questi ricevimenti.

Guarda la  
videolezione 

Il Simposio 
di Platone

 SAUDINO
VIDEOSOFIA



C 3  Il Platone maturo. Oltre il pensiero socratico 227

per formare una coppia eterosessuale; gli altri per 
formare una coppia omosessuale. Da questi di-
scorsi Socrate prende le mosse per ricapitolare la 
discussione e andare oltre le diverse concezioni 
esposte ricorrendo, anche lui, alla narrazione di 
un mito. Per dare maggiore autorevolezza alla sua 
narrazione, un espediente che Platone usa spes-
so, Socrate dichiara che il mito gli è stato raccon-
tato da una persona dotata di superiore sapienza. 
In questo caso da Diotìma, sacerdotessa di Manti-
nea, città vicina a Sparta.

Socrate: Eros è un demone  Socrate racconta che Eros è un demone, cioè ha una 
natura mezza umana e mezza divina, perché è figlio di una donna, Penìa, e un dio, 
Pòros. L’amore occupa quindi una posizione intermedia tra la dimensione umana e 
quella divina.

Penìa significa ‘povertà’, condizione di cui questo personaggio è una personifica-
zione; Pòros invece vuol dire ‘espediente’ e, tra le divinità, è la più intelligente e 
astuta, perché sa individuare i suoi obiettivi e ha la capacità di raggiungerli esco-
gitando la soluzione più adatta. Penìa è una mendicante che chiede elemosina agli 
dèi durante i festeggiamenti per la nascita di Afrodite, che diventerà la più bella 
tra le dee. La donna si accorge che Pòros si è addormentato ubriaco in giardino 
e decide di approfittarne per avere un figlio da lui e cercare di cambiare la sua 
situazione di miseria. Da questa situazione deriva la natura di Amore: per parte di 
madre è bisognoso, per parte di padre intelligente e ingegnoso, dunque egli non è 
né completamente ricco né completamente povero.

La mancanza e la ricerca  Nascendo dalla povertà, Amore cerca ciò che gli manca. 
La mancanza è manifestazione della sua natura umana: gli dèi sono perfetti e non 
soffrono di nessuna carenza. Il desiderio amoroso è ricerca di qualcosa che non si 
possiede e quindi presuppone una mancanza; in questo non può essere divino. In 
quanto figlio di un dio, però, Amore ha gli strumenti per riconoscere quello che gli 
manca e per cercare di raggiungerlo. Che cosa sente di non avere? Essendo stato 
concepito il giorno della nascita della dea più bella, l’amore è ricerca della bellezza 
che è manifestazione armonica e ordinata del bene e della verità. In Platone – come 
per i Greci – la bellezza non è semplicemente fisica: ciò che è bello è buono e, vice-
versa, ciò che è buono manifesta la sua positività attraverso la bellezza.

Amore e filosofia L a descrizione prosegue con un’analogia tra Amore e la figura 
del filosofo, entrambi in una posizione mediana tra sapienza e ignoranza. Gli dèi 
non desiderano diventare sapienti, perché lo sono già e neppure gli ignoranti desi-
derano diventare sapienti, perché sono convinti di sapere già abbastanza e – non 
sentendosi bisognosi – non desiderano colmare alcuna lacuna. I filosofi, invece, 
non sono né sapienti né ignoranti e, proprio come Amore, sono a metà tra le due 

> A
Chi è Amore (Eros)  

per Platone?

Franc Kavčič
Socrate e un 
suo discepolo 
ascoltano Diotima, 
1810
[Galleria Nazionale della 
Slovenia, Lubiana]



U 4  Platone. Lo Stato giusto, l’individuo giusto228

categorie. Amare implica carenza, ma la mancanza assoluta impedirebbe la pos-
sibilità della ricerca. Bisogna essere intelligenti e umili abbastanza per sapere di 
avere ancora da imparare. Si desiderano la bellezza e il bene di cui si è privi, però 
per farlo bisogna saper riconoscere che ci manca qualcosa e che cosa ci manca: 
«Amore non è mai né povero né ricco». Ad Amore la bellezza, la conoscenza com-
pleta sfuggono sempre. Allo stesso modo il filosofo non possiede completamente 
la sapienza ed è questo che ne genera in lui il desiderio. 

Amore è filosofo, l’amore è ricerca della sapienza (che è parte della bellezza, del 
bene), cui si può arrivare soltanto attraverso la ricerca intellettuale. Per dedicarsi 
all’attività filosofica (intesa come ‘amore per la sapienza’, desiderio di conoscere, 
elevarsi: > cfr. Introduzione) è fondamentale sapere di non essere onniscienti come gli 

Che cosa accomuna  
l’amore e il filosofo?

> A

Anselm Feuerbach
Simposio (seconda versione), 
1871-74 
[Altes Museum, Berlino] 
Questa opera di Anselm Feuerbach, 
nipote del più noto Ludwig 
Feuerbach (filosofo tedesco 
dell’Ottocento), descrive un 
momento finale del simposio 

raccontato da Platone, quando 
i discorsi vengono interrotti 
dall’irruzione di Alcibiade (militare 
e politico ateniese), ubriaco, 
coronato di edera e accompagnato 
da un corteo festante. Ponendo al 
centro Agatone, che con una coppa 
accoglie Alcibiade, Feuerbach 
sembra voler far percepire allo 

spettatore la tensione fra il piacere 
sensuale, rappresentato dal 
“rumoroso” gruppo di sinistra, 
e la speculazione filosofica, ben 
incarnata dai “silenziosi” ospiti 
di destra. Fra questi si riconosce 
Socrate, che, coperto da una 
tunica bianca, dà le spalle al nuovo 
arrivato.

L’“AMORE PLATONICO”  
È ASESSUALE?

Nel linguaggio corrente è comune l’espressione 
“amore platonico” per indicare un sentimento 
di natura non sessuale. Questa espressione non 
è coerente con il pensiero di Platone perché nel 
Simposio, attraverso le progressive astrazioni dei 
diversi gradi, Socrate dimostra la connessione tra 
passione fisica e pensiero: c’è continuità tra l’at-

trazione sessuale e l’amore per l’idea astratta di 
Bene e Bellezza. L’espressione “amore platonico” 
è frutto di una rilettura quattrocentesca di Platone, 
che tenta di connettere la dottrina cristiana a quel-
la platonica che, però, non nega affatto l’amore 
fisico ma lo ricomprende come primo gradino del 
percorso che porta al Bene.



C 3  Il Platone maturo. Oltre il pensiero socratico 229

dèi. Il primo passo per “filosofare” è quindi ammettere la propria ignoranza: come 
Socrate che afferma di “sapere di non sapere”.

Dall’amore dei corpi all’amore del Bello  Socrate spiega poi la teoria dei gra-
di della bellezza. L’amore per la bellezza procede dalla dimensione individuale a 
quella collettiva, da quella materiale a quella astratta. La bellezza ha diversi livelli 
cui si accede gradualmente, come fa un gamer (un appassionato di videogiochi 
che deve superare i vari livelli), sviluppando competenze. Dall’attrazione istintiva 
verso il corpo bello della persona che ci piace, si passa a riconoscere la bellezza 
in più corpi. Dopo aver colto la bellezza fisica si riesce a riconoscere un’ulteriore 
forma di bellezza, quella dell’anima. La bellezza di grado seguente è quella della 
città, delle istituzioni che permettono la vita comune, la bellezza nelle leggi giuste. 
A un livello superiore si colloca la bellezza delle scienze, che spiegano il cosmo 
e le leggi matematiche che lo governano. L’ultimo stadio di questa elevazione è 
il Bello, il Bene in sé, la meta ultima della conoscenza. L’amore è una forza che 
consente di passare per gradi dall’attrazione verso la bellezza materiale a quella 
perfetta del Bene [> cfr. ANTOLOGIA, T2].

Amare significa sentire il bisogno di andare oltre ciò che è terreno e diventare 
migliori avvicinandosi alla conoscenza della verità: attraverso la teoria dei gradi 
Socrate spiega la tensione di natura quasi erotica che spinge lo studioso verso la 
conoscenza attraverso la ricerca filosofica, paragonabile a un bisogno fisico.

3	La dottrina  
delle idee

Affrontiamo adesso la dottrina delle idee, una delle teorie più rilevanti e influenti 
di Platone che plasmerà profondamente il pensiero dei secoli successivi.

Una dottrina non sistematica L a dottrina delle idee è caratteristica del pensiero 
maturo di Platone, in cui il filosofo va al di là delle teorie socratiche riportate – an-
che se interpretate e rielaborate a seconda dei suoi interessi – nei dialoghi giovanili. 
Spesso la dottrina delle idee viene identificata con la filosofia stessa di Platone, 
perché è distinta e originale rispetto al Platone “socratico”, inoltre è probabilmente 
l’aspetto più noto del pensiero platonico. 

La nozione di idea viene usata spesso da Platone nei dialoghi della maturità, però 
non ne viene presentata una teoria organizzata e definitiva. Le opere dalle quali 
emerge in maniera più esplicita sono il Parmenide e il Fedone, dove Platone affronta 
rispettivamente le difficoltà e le conseguenze che derivano dall’ammettere l’esisten-
za delle idee. Il Platone dei dialoghi socratici si dedica alla ricerca delle definizioni 
dei concetti (che cos’è la virtù? che cos’è l’amicizia?). Per superare ogni forma di 
relativismo, il valore non assoluto della conoscenza, il Platone adulto vuole fondare 



U 4  Platone. Lo Stato giusto, l’individuo giusto230

un criterio universale di verità. Per questo motivo, per passare dalla definizione 
dei concetti alla verità, elabora la teoria delle idee.

Che cosa sono le idee platoniche?  Platone usa il termine greco idèa (o èidos) 
che significa ‘forma’ o ‘figura’: nella dimensione materiale, in cui viviamo, ogni 
ente è organizzato secondo una “forma”, un modello astratto e perfetto che con-
tiene le caratteristiche essenziali che deve avere l’ente corporeo. Questo modello 
astratto e perfetto è l’idea di quell’ente, la sostanza più autentica che lo anima 
dall’interno e la massima espressione del suo essere: l’idea è ciò che rende qual-
cosa quel che è.

Nel nostro linguaggio comune usiamo la parola “idea” per indicare una nostra rap-
presentazione mentale («Mi sono fatto l’idea che Marta sia intelligente») oppure 
un’intuizione, magari astuta, che ci è venuta in mente («Ho un’idea!»). L’idea è co-
munque un pensiero del quale siamo la causa e che possiamo rivendicare («È una 
mia idea!»). La nozione di idea in Platone è invece molto diversa: le idee non sono il 
contenuto della mente, non sono soggettive né relative, non le inventiamo noi. L’e-
sistenza delle idee non dipende dal fatto che possiamo pensarle, esisterebbero an-
che se nessuno potesse pensarle. Sono forme che esistono da sempre, sono eterne, 
immutabili, immobili, immateriali (in quanto modelli astratti), ma reali (quindi 
esistono davvero) e universali, cioè valgono in ogni caso (l’idea di “essere umano” è 
in tutti gli individui, invece Aspasia o Socrate, Francesca o Andrea sono casi parti-
colari dell’idea di “essere umano”). 

Chiariamo la questione con un esempio: quando disegniamo un quadrato, prendia-
mo come modello l’idea di quadrato. Non siamo noi a inventare il quadrato, l’idea 
di quadrato esisteva già prima che nascessimo, prima che nascesse il professore 
di geometria che ce la illustra e prima che nascesse Platone. L’idea di quadrato è 
dunque eterna e sempre eguale a sé stessa, quindi non cambia nel tempo (immuta-
bile) né cambia al mutare dello spazio (immobile). Inoltre, la forma geometrica che 
tracciamo può essere grande, piccola, gialla, rossa, ecc.: il nostro quadrato è un 
quadrato particolare disegnato su un foglio. Ma l’idea di quadrato è universale non 
particolare: è un modello che vale per tutti i quadrati del mondo, ma non è stato 
disegnato su nessun foglio (è immateriale).

Dove si trovano le idee? L’iperuranio  Se l’idea di quadrato non è stata pro-
dotta dalla nostra mente, né è disegnata su una lavagna, allora dove si trovano 
le idee? Secondo Platone, noi viviamo nell’oratòn (il ‘visibile’), cioè il mondo sen-
sibile (“sensibile” nel senso che lo possiamo conoscere con i nostri cinque sensi). 

Che cosa intende 
Platone quando 
parla delle idee  ?

> B

Quali sono 
le caratteristiche 
delle idee?

> B

Idea  Forma perfetta e 
immutabile di concetti 
e oggetti. Ogni oggetto 
nel mondo sensibile è 
una copia imperfetta di 
un’idea, l’insieme delle quali 
costituisce la realtà ultima 

e vera, al di là del mondo 
sensibile. La conoscenza vera 
si raggiunge comprendendo e 
contemplando queste forme 
ideali.

Iperuranio  Dimensione 
soprasensibile che trascende 
il piano fisico e materiale. 
Nell’iperuranio risiedono le 
idee, delle quali il mondo 
terreno non è che una copia 
imperfetta.



C 3  Il Platone maturo. Oltre il pensiero socratico 231

In questa dimensione, come sosteneva già Eraclito [> cfr. U2, C1.4-5], tutto è im-
merso nel flusso del tempo, quindi soggetto a cambiamento. Tutto è concreto e 
materiale, quindi nasce, viene prodotto, si consuma, muore, si può dividere, può 
cambiare, tutto è particolare e quindi diverso caso per caso. Nel mondo sensibile 
è praticamente impossibile disegnare due quadrati identici. Inoltre, il nostro qua-
drato sarà sempre imperfetto, nonostante i nostri sforzi di tracciare linee precise, 
usando squadre, righelli o computer. Se abbiamo usato la matita, possiamo can-
cellare il quadrato. Possiamo strappare il foglio. Possiamo gettarlo nella raccolta 
della carta e il quadrato sul nostro quaderno diventerà così un nuovo foglio di 
carta. Possiamo cancellare il file sul computer e cestinarlo definitivamente. Le 
idee quindi non sono nel mondo sensibile, ma esistono in un’altra dimensione, 
separata dalla nostra.

Separato dal mondo sensibile esiste un altro mondo che rappresenta una realtà 
superiore. Si tratta del noetòn, ovvero il mondo intelligibile (“intelligibile” significa 
che possiamo coglierlo, conoscerlo e capirlo soltanto con il nostro intelletto). Plato-
ne lo chiama anche iperuranio, che significa ‘oltre il cielo’. Non dobbiamo però 
necessariamente immaginare un “aldilà” fisico, simile al paradiso dantesco: l’im-
magine di un altro mondo “al di sopra del cielo” sembrerebbe essere una metafora 
con cui il filosofo indica innanzitutto che le idee sono in una realtà che è fuori dal-
lo spazio e dal tempo (il cielo sarebbe quindi una specie di “confine” della dimensio-
ne in cui viviamo).

Collocando le idee al di sopra del cielo, Platone vuole intendere anche che, distinta 
rispetto al mondo sensibile, questa realtà è sovraordinata – più importante – rispet-
to alla materia. Platone condivide con Parmenide di Elea l’ipotesi dell’esistenza di 
un mondo immutabile e perfetto. Però, secondo Parmenide [> cfr. U2, C1.7], l’essere 
è unico, invece secondo Platone esistono diverse idee, distinte l’una dall’altra: cia-
scuna idea è unica, ma le idee sono potenzialmente infinite. Inoltre per Parmenide 
il mondo sensibile è un’illusione; secondo Platone, è reale, per quanto sia imperfet-
to rispetto all’iperuranio con il quale ha comunque una relazione. Nell’iperuranio 
l’idea di quadrato non cambia mai, è perfetta senza bisogno di squadre, non si può 
modificare facendola diventare l’idea di un rombo, non si può cestinare, non si può 
riciclare, non si può colorare, e così via.

> C
Dove risiedono  

le idee?

LE IDEE PLATONICHE

• sono eterne
• sono immutabili
• sono immobili
• sono immateriali
• sono reali
• sono universali

Idea è ciò che rende  
qualcosa quel che èChe cos’è l’idea?

Quali caratteristiche  

hanno le idee?



U 4  Platone. Lo Stato giusto, l’individuo giusto232

4	L’iperuranio e il rapporto  
con il mondo sensibile 

Le idee del mondo fisico  L’iperuranio ha una struttura verticale nella quale le 
idee sono disposte su diversi livelli: il livello più basso è occupato dalle idee di ca-
ratteristiche fisiche, ad esempio le coppie caldo/freddo, veloce/lento, eccetera. Nel 
Fedone e nella Repubblica Platone non scrive mai un catalogo completo delle idee, 
ma in alcune opere più tarde ipotizza anche l’esistenza di idee alle quali corrispon-
dano enti naturali (piante, animali, eccetera) e artificiali (edifici, mobili, manufatti, 
eccetera: > cfr. U5, FILOSOFI A DUELLO): a ogni ente o oggetto sensibile corrisponde una 
sua idea. Ad esempio, esisterebbe un’idea di cane che è modello unico e perfetto dei 
diversi e molteplici cani nel mondo. 

Le idee matematiche  Vi sono poi idee geometriche e matematiche: l’idea di 
angolo, l’idea di tre, l’idea di doppio, l’idea di pari, l’idea di eguale, eccetera. Nel 
pensiero di Platone troviamo spesso riferimento alla matematica e alla geome-
tria: ricordiamo che il periodo in cui il filosofo compone le sue opere della matu-
rità è lo stesso periodo in cui il matematico greco Euclide riflette sui fondamenti 
di aritmetica e geometria che troviamo nei suoi Elementi.

Le idee-valori  Poiché sono più importanti, a livello superiore vi sono le idee-valo-
ri, che funzionano come linee guida per il comportamento e come criteri di valu-
tazione, ad esempio l’idea di giustizia, di coraggio, eccetera. Platone non ipotizza 
l’esistenza di antivalori, idee che rappresentino il contrario delle idee-valori, perché 
non ne ha bisogno: se esiste l’idea di giustizia o di coraggio possiamo guardare a 
esse per stabilire quando un giudice non si comporta in modo giusto o un soldato 
non è coraggioso.

L’idea di Bene e la bellezza  Nel punto più alto dell’iperuranio, sopra alle idee- 
valori, c’è l’idea delle idee, il principio supremo: l’idea di Bene. Nei libri centrali 
della Repubblica il Bene è paragonato al Sole: così come il Sole, riscaldando e illu-
minando la Terra, ci permette di vivere la vita e di vedere ciò che ci circonda, allo 
stesso modo il Bene permette l’esistenza e la conoscenza delle altre idee (diciamo 
che è causa ontologica e gnoseologica, ovvero è la ragione dell’esistenza e della 
possibilità di conoscenza delle idee). 

Dal punto di vista estetico il Bene si identifica con la bellezza (qualcosa è bello 
perché è buono e ciò che è buono non può che essere bello), come emerge dal mito 
della nascita di Amore [> cfr. U4, C3.2]. Naturalmente l’idea di bene è anche un punto 
di riferimento etico per regolare i nostri comportamenti. Come tutte le idee, e le idee-
valori dal punto di vista morale, il Bene è un modello in due sensi. Innanzitutto, 
come abbiamo appena visto, è un modello al quale dobbiamo cercare di conformarci, 
ossia un esempio da seguire. Per compiere un’azione conforme al Bene, devo ap-
punto cercare di agire seguendo il più possibile l’idea di Bene medesima. Allo stesso 
tempo è un criterio di giudizio per valutare ciò che è bene da ciò che non lo è. Se 

Dove risiedono 
le idee  ?

> C



C 3  Il Platone maturo. Oltre il pensiero socratico 233

possiamo dire che qualcosa è conforme al Bene, è per via dell’idea di Bene al quale la 
paragoniamo. Guardando quanto qualcosa si discosta dal modello ideale, possiamo 
esprimere un giudizio su qualcosa: è o non è un’azione conforme al Bene.

Iperuranio e mondo sensibile  Pur essendo distinte dal mondo sensibile, le idee 
sono in relazione con quest’ultimo, in quanto modelli e causa di esso. Ma in che 
modo? Che tipo di relazione esiste tra idee e oggetti sensibili? 

Platone affronta tale questione in diverse opere, ma in maniera non sistematica, 
immaginando, in varie circostanze, tre forme di rapporto.

L’imitazione  Innanzitutto gli enti sensibili sono imitazione (mìmesis) delle idee: è lo 
stesso rapporto che esiste tra l’ombra e l’oggetto che la proietta, tra il nostro riflesso 
nello specchio e il nostro volto, tra lo stampo e il timbro che l’ha prodotto. In quanto 
imitazioni, ombre, riflessi, stampi del modello ideale, gli enti del mondo sensibile 
sono imperfetti e approssimativi. Le idee sono modelli: sono ciò che gli enti del mon-
do sensibile devono imitare.

La presenza  In secondo luogo, le idee sono in un rapporto di presenza (parousìa) con 
gli enti del mondo sensibile: le idee sono presenti negli enti, cioè questi ultimi ren-
dono evidente il modello ideale. Possiamo qualificare un’azione come giusta perché 
in essa è presente l’idea della giustizia; possiamo dire che qualcosa è bello perché in 
esso è presente l’idea di bellezza, e così via. Le idee non possono apparire, essere toc-
cate o viste, ma sono presenti negli enti sensibili perché ne sono causa ed essenza.

La partecipazione  Infine gli enti del mondo sensibile e le idee sono in un rap-
porto di partecipazione (mèthexis). Gli enti sensibili partecipano, prendono parte 
all’esistenza delle idee: così come l’edificio costruito seguendo un progetto è parte 
dell’esistenza del progetto stesso. Una retta può dirsi tale perché partecipa all’idea 
di retta. Le idee sono quindi regole, linee guida.

Il rapporto tra idee ed enti è problematico: come possono le idee essere perfette se 
sono in un rapporto di partecipazione con il mondo sensibile che è imperfetto? Pla-
tone cercherà di risolvere questo interrogativo nelle sue ultime opere, ad esempio 
il Timeo [> cfr. U4, C5.3].

5	Ontologia e gnoseologia:  
due tipi di essere, due tipi di conoscenza

Una concezione dualista L a posizione di Platone per cui esiste il mondo delle idee 
e il mondo sensibile si chiama dualismo ontologico (cioè relativo all’essere), che 
significa che il filosofo riconosce due tipi diversi di essere (ovvero, lo ricordiamo, ciò 
che esiste, l’insieme delle cose che esistono nella realtà): quello sensibile e quello 

> D
Qual è il rapporto 

tra le idee e gli enti 
sensibili?



U 4  Platone. Lo Stato giusto, l’individuo giusto234

ideale. Dal dualismo ontologico deriva anche il dualismo gnoseologico (cioè che 
riguarda la conoscenza): ai due tipi diversi di essere corrispondono due tipi di co-
noscenza differenti. 

Conoscenza delle idee L a verità e l’affidabilità delle conoscenze dipendono dalla 
stabilità degli oggetti su cui vertono. Soltanto in relazione all’iperuranio possiamo 
parlare di epistème [> cfr. U2, C2.3 GLOSSARIO], ovvero di ‘conoscenza’, ‘sapere’ o 
‘scienza’ esatta, sicura, definitiva, indiscutibile: universale, immutabile e sempre 
valida come lo sono le idee. L’unica conoscenza vera è quella delle idee, quindi da 
perseguire con l’Intelletto (le idee sono “intelligibili”) perché le idee sono sempre 
valide, così come i teoremi geometrici. Ad esempio, il teorema di Pitagora è univer-
sale e non dipende dal singolo triangolo rettangolo al quale lo applichiamo. Possia-
mo disegnare un triangolo blu, minuscolo, enorme, i suoi angoli possono essere più 
o meno precisi, ma il teorema di Pitagora è sempre valido, indipendentemente da 
queste variabili. Qual è quindi l’oggetto della scienza? Le idee.

Conoscenza del mondo sensibile  Del mondo sensibile, invece, possiamo soltan-
to avere dòxa, ovvero ‘opinione’ [> cfr. U2, C1.7 GLOSSARIO], perché è un tipo di esse-
re relativo, mutevole, soggetto a invecchiamento, particolare, imperfetto. Ciò che 
troviamo nel mondo materiale e sperimentiamo con i sensi non è mai identico a sé 
stesso, quindi la conoscenza che possiamo averne è condizionata da queste carat-
teristiche “instabili”. L’opinione è un tipo di conoscenza inferiore al sapere perché, 
al pari del suo oggetto, è imperfetta, approssimativa, provvisoria e quindi relativa. 
Possono esistere una pluralità di opinioni su uno stesso oggetto, persona, o azione: 
secondo Platone, questo è causa di disordine e soprattutto di disgregazione sociale. 
Seguendo l’epistème, invece, non è possibile prendere decisioni errate: questa pro-
spettiva è importante nella proposta politica platonica [> cfr. U4, C4].

La “seconda navigazione”  Nel Fedone, il dialogo in cui il filosofo racconta l’ulti-
ma giornata di vita del suo maestro, Platone usa la metafora della “seconda navi-
gazione” per spiegare la differenza tra l’indagine sul mondo sensibile e quella sul 
mondo intelligibile. Il metodo di navigazione principale è la vela, che però si rivela 
insufficiente quando non tira vento. In questo caso è necessario usare un secondo 
metodo, bisogna quindi ricorrere ai remi. Esplicitando la metafora, la prima naviga-
zione è l’indagine condotta sul mondo naturale, che si basa soltanto sui sensi e non 
può essere definitiva ma soltanto relativa e soggettiva. La seconda navigazione è 
invece l’indagine per la quale dobbiamo sforzarci di più, come se remassimo, quella 
da condurre con il nostro Intelletto. 

I gradi della conoscenza  In particolare Platone spiega la sua teoria dell’epistème 
nella Repubblica (libro VII), con la metafora della “linea”, nella quale approfondi-

Che concezione della 
conoscenza deriva dal 
rapporto tra le idee e 
gli enti sensibili?

> D

Gnoseologia  Termine moderno coniato 
dal greco gnòsis, ‘conoscenza’. Indica la 
teoria della conoscenza (i suoi fondamenti, 

le modalità, eccetera). “Gnoseologico” 
è un aggettivo che significa relativo alla 
conoscenza.



C 3  Il Platone maturo. Oltre il pensiero socratico 235

sce ulteriormente il suo dualismo ontologico e gnoseologico. Esistono diversi gradi 
di conoscenza che si modellano su diversi gradi dell’essere. Per bocca di Socrate, 
Platone descrive mondo sensibile e mondo intelligibile come due segmenti, rispet-
tivamente inferiore e superiore, di una stessa retta verticale (vedi lo schema in 
basso). Divide ulteriormente in due ciascun segmento, introducendo un’ulteriore 
distinzione nel mondo sensibile e una nell’intelligibile. Dunque Platone attribuisce 
a ciascun segmento un diverso tipo di conoscenza.

L’opinione: congettura e credenza  Come sappiamo, di ciò che si trova nel mon-
do sensibile possiamo avere soltanto opinione (dòxa). A sua volta l’opinione viene 
divisa in due livelli.

La congettura o immaginazione (eikasìa) occupa il gradino inferiore. La congettu-
ra è l’immagine mentale di un ente sensibile, anche di qualcosa di cui non abbiamo 
mai avuto percezione. Si tratta di una forma di conoscenza indiretta degli oggetti, 
animali, eccetera, ottenuta attraverso immagini. Ad esempio, se non ho mai visto 
dal vivo un leone, posso comunque immaginarlo, formarmene un’immagine men-
tale costruita anche ascoltando i discorsi che hanno per oggetto i leoni o guardan-
done delle fotografie.

La credenza (pìstis) si colloca appena sopra e riguarda gli enti veri e propri con 
i quali veniamo in contatto attraverso i nostri cinque sensi. È ancora una forma 
imperfetta di conoscenza perché gli enti sensibili dipendono dal mondo delle idee, 
delle quali costituiscono delle copie. Quando osserverò, ad esempio, un leone dal 
vivo, le mie opinioni in merito si conformeranno come credenze di qualcosa che ho 
avuto occasione di vedere, udire e – sconsigliabile con un leone! – toccare.

La scienza: ragione matematica e intuizione L a metà superiore della retta 
rappresenta l’iperuranio, il mondo intelligibile. Come abbiamo visto, si tratta di un 
livello diverso dell’essere, “abitato” dalle idee, delle quali possiamo raggiungere il 
sapere, la scienza (epistème). La ragione matematica (diànoia) – o deduzione o 

NÒESIS
(intuizione)

ÈP
IS

TE
M

E
(s

ci
en

za
)

D
Ò

XA
(o

pi
ni

on
e)

DIÀNOIA
(deduzione)

PÌSTIS
(credenza)

EIKASÌA
(immaginazione)

Conoscenza delle
IDEE VALORI

Conoscenza delle
IDEE - MATEMATICA

Conoscenza degli
ENTI

Conoscenza delle
IMMAGINI

(iperuranio)

Mondo
INTELLIGIBILE

Mondo
SENSIBILE

LINEA DELLA CONOSCENZA

I GRADI DELLA CONOSCENZA SECONDO PLATONE:  
LA METAFORA DELLA LINEA



U 4  Platone. Lo Stato giusto, l’individuo giusto236

conoscenza discorsiva – è un tipo più basso di epistème, quello che possiamo avere 
delle idee matematiche. Si tratta di un ragionamento razionale che, per arrivare 
a una conclusione, si basa su determinate premesse. L’intelligenza filosofica o 
intuizione (nòesis) si trova in cima alla linea verticale perché è la forma più alta di 
conoscenza. Il termine nòesis indica la conoscenza delle idee-valori che possiamo 
raggiungere soltanto con la facoltà dell’Intelletto, in modo diretto e immediato senza 
bisogno di deduzioni o argomentazioni. 

6	L’allegoria della caverna  
nella Repubblica

In questo paragrafo affronteremo l’allegoria della caverna, un passo estremamen-
te noto e tra i più significativi di tutta l’opera platonica. In un complesso e articolato 
passaggio del settimo libro della Repubblica, attraverso questa famosa allegoria 
Socrate spiega a Glaucone, fratello di Platone, una serie di questioni filosofiche 
centrali: il rapporto tra enti sensibili e idee, il dualismo gnoseologico, l’idea di Bene, 
il compito politico del filosofo [> cfr. ANTOLOGIA, T3]. 

Gli incatenati nella caverna  Socrate domanda a Glaucone di immaginare degli 
individui che sin dall’infanzia vivano in una grotta sotterranea, incatenati, quindi 
senza la possibilità di muoversi e di guardare altro che la parete di fronte. Alle loro 
spalle, in lontananza c’è un muretto dietro il quale passano persone che portano 
sulle spalle statuette, burattini e altri oggetti di ogni genere, visibili al di sopra di 
questo muretto. Più indietro, a una certa altezza, un fuoco proietta le ombre degli 
oggetti sul lato opposto della caverna. Gli incatenati non riescono a vedere gli og-
getti, né chi li trasporta e neppure il fuoco. Vedono solo le ombre sul muro davanti 
a loro, alle quali danno dei nomi e, se sentissero la voce di uno dei portatori degli 
oggetti, la attribuirebbero a una di queste ombre. Potrebbero fare a gara a chi 
per primo riconosce un’ombra oppure a chi ricorda l’ordine in cui si presentano, 
acclamando il vincitore. Per attualizzare l’immagine potremmo pensare di essere 
incatenati alla poltrona al cinema, obbligati a guardare solo lo schermo. Se fossimo 
in queste condizioni sin dalla nascita, ignoreremmo che c’è una realtà differente da 
quella proiettata e che le voci che udiamo non provengono dalle immagini che si 
muovono sullo schermo ma da un nastro registrato.

Liberazione e ascesa  Continuando il suo racconto, Socrate ipotizza che uno degli 
incatenati improvvisamente si trovi libero. Voltandosi, avrebbe difficoltà a mettere 

Allegoria della caverna  Immagine 
usata da Platone per illustrare la differenza 
tra mondo sensibile e realtà delle idee. Con 
questa allegoria il filosofo vuole dirci che 

siamo come imprigionati e percepiamo solo le 
copie delle idee: soltanto chi riesce a liberarsi 
ed esplorare il mondo delle idee perviene a 
una conoscenza autentica e completa.



C 3  Il Platone maturo. Oltre il pensiero socratico 237

a fuoco le statuette in controluce e, se le vedesse, inizialmente non riuscirebbe a 
credere che siano degli oggetti: l’unico mondo che ha conosciuto fino a quel mo-
mento è quello delle ombre. Se qualcuno gli dicesse che le ombre sono illusorie e 
che esiste un’altra realtà, stenterebbe a credergli. Che cosa succederebbe se questo 
individuo uscisse dalla grotta? Sarebbe accecato dalla luce del Sole. In questa 
nuova condizione non riuscirebbe a vedere nulla di ciò che ha intorno. Dapprima 
distinguerebbe meglio le ombre degli oggetti e degli animali, come era abituato a 
fare nella caverna, poi il loro riflesso nell’acqua. Poi sarebbe in grado di osservare 
il cielo notturno, le costellazioni e la Luna. Infine, man mano che gli occhi si abi-
tuano, riuscirebbe a osservare l’ambiente alla luce del Sole, e a guardare il Sole 
stesso. Ragionando arriverebbe alla consapevolezza che la luce del Sole rappresen-
ta la possibilità di vedere il mondo e che il suo calore è la causa dell’esistenza del 
mondo stesso. 

Il ritorno nella caverna R icordando la caverna e le conoscenze illusorie dei suoi 
compagni di prigionia, si sentirebbe felice della sua nuova condizione. Il compito 
dell’“illuminato”, chi è stato alla luce del Sole, non si limita tuttavia a uscire dalla 
caverna e a prendere consapevolezza della realtà. La sua missione è ridiscen-
dervi e condividere con i suoi compagni ciò che ha scoperto. Socrate ipotizza 
che questa persona si cali nuovamente nella grotta sotterranea. Senza la luce del 
Sole, a cui è abituato, vedrebbe in modo annebbiato – come accade quando pas-
siamo da una stanza illuminata a una completamente buia – e non potrebbe più 

L’allegoria  
della caverna  
di Platone
[illustrazione  
di D. Spedaliere]



U 4  Platone. Lo Stato giusto, l’individuo giusto238

partecipare alle gare per riconoscere le ombre. Certamente non gli importerebbe 
di quegli onori che nella grotta si attribuiscono al più abile in queste gare, ma 
sarebbe deriso: i compagni gli direbbero che uscendo dalla caverna si è guastato 
gli occhi. Se proponesse di liberare qualcuno dei prigionieri e portarli all’esterno, 
a vedere il mondo, allora sarebbe considerato pericoloso, pazzo, e rischierebbe 
di essere ucciso dai suoi compagni. Ciò nonostante, non potrebbe fare a meno 
di onorare il suo compito, per aiutare la comunità, anche di fronte al pericolo 
estremo.

Il significato dell’allegoria  La caverna rappresenta il mondo sensibile. Gli indivi-
dui che fissano la parete rappresentano l’umanità, incatenata dall’ignoranza. Le 
statuette e gli oggetti sono gli enti del mondo sensibile, conoscibili attraverso la 
credenza, e le loro ombre sono l’immagine superficiale del mondo sensibile, cono-
scibile attraverso la congettura.

La vita nella caverna è metafora della condizione umana e della conoscenza del 
mondo sensibile (dòxa): crediamo di sapere, ma in realtà percepiamo delle imitazio-
ni delle idee. Il mondo in superficie rappresenta l’iperuranio, l’unica dimensione di 
cui si può avere epistème. 

Per avere conoscenza, dunque, è necessario andare oltre l’esperienza sensibile. 
Oggetti e animali fuori dalla caverna sono le idee, uniche entità di cui è possibile 
avere conoscenza scientifica, e le loro immagini riflesse in acqua rappresentano 
idee matematiche, conoscibili attraverso la ragione matematica. Come sappia-
mo, il Sole rappresenta l’idea del Bene, principio che rende tutto possibile col 
suo calore e conoscibile con la sua luce: genera, nutre e rende visibile illumi-
nando. 

Il compito del filosofo  La condizione fuori dalla caverna rappresenta la liberazio-
ne dall’illusione e l’individuo che sale in superficie è il filosofo. Scoprendo il Sole, 
riconosce la realtà delle idee, ma non gli è sufficiente la consapevolezza di aver rag-
giunto un livello maggiore di conoscenza. Sente la missione di rendere l’umanità 
partecipe del proprio sapere. 

La filosofia ha una funzione sociale e politica e l’iperuranio non è un rifugio alter-
nativo al mondo sensibile. Riscendendo nella caverna, il filosofo non riesce più a 
vedere perché, essendosi concentrato sulla filosofia, si è disabituato al mondo che 
per i suoi compagni è usuale. Le ultime immagini di questo passaggio della Repub-
blica sono le più tragiche: la sorte del filosofo è essere preso per folle, fino a correre 
il rischio di perdere la vita come Socrate. L’umanità rinchiusa nella caverna rifiuta 
la realtà – come se fosse un’illusione – e accetta le ombre come reali: non riconosce 
la forma di conoscenza del filosofo che ha epistème delle idee-valori che possono 
portare alla costruzione di una società giusta.

Questo ci mostra la frustrazione di Platone per la condizione in cui si trova – 
una società che disprezza i filosofi e attribuisce onori a chi crea illusioni con le 
proprie parole – e del rispetto che sente verso il suo maestro, condannato per 

Qual è il significato 
dell’immagine  
della caverna?

> E

Qual è la funzione 
della filosofia?

> E



C 3  Il Platone maturo. Oltre il pensiero socratico 239

aver cercato di portare a termine la sua missione naturale: “illuminare” i suoi 
concittadini.

Illustrando l’esistenza di due tipi di essere (dualismo ontologico) e quindi di due 
generi di conoscenza (dualismo gnoseologico), come abbiamo visto sopra, l’alle-
goria della caverna rappresenta la condizione umana e il compito della filosofia 
in relazione a essa: la vita del filosofo deve essere dedicata alla liberazione dall’i-
gnoranza, propria e altrui. Con il riferimento alla sorte di Socrate, l’allegoria mette 
in guardia sui rischi nell’intraprendere la strada del filosofo: sollevarsi dal mondo 
sensibile a quello delle idee e poi volgersi di nuovo a quello sensibile.

7	I presupposti della conoscenza:  
reminiscenza e immortalità dell’anima

Lo schiavo e il teorema di Pitagora  Come possiamo “riconoscere” le idee, che 
non sono nel mondo sensibile? Che cosa intende Platone quando usa la parola 
nòesis (‘intuizione’)? Possiamo rispondere a questi interrogativi leggendo il Menone, 
il primo dialogo della maturità di Platone. In questa opera Socrate, protagonista, 
illustra la sua tecnica maieutica [> cfr. U3, C2.5] e la mette in pratica per interroga-
re uno schiavo straniero di Menone, personaggio da cui il dialogo prende il nome. 
Socrate propone allo schiavo – che non ha alcuna conoscenza della geometria, non 
avendo mai studiato – un problema sulle proprietà del quadrato. Pur non avendo 
conoscenze in ambito matematico, lo schiavo straniero capisce però il greco, ha 
competenze logiche di base e conosce alcune nozioni elementari quali “maggiore” 
o “minore”. Grazie a questo esperimento maieutico, pur non sapendo che cosa sia 
una diagonale e non avendo mai studiato il teorema di Pitagora, lo schiavo riesce 
“operativamente” a intuire la soluzione del problema che si basa sul teorema stes-
so. Come è possibile?

La reminiscenza G razie alla reminiscenza (anàmnesis), ovvero al ricordo. Prima 
di essere abbinata a un individuo, infatti, per Platone l’anima si trova nell’iperura-
nio e conosce le idee. “Incarnandosi” in un corpo umano, però, temporaneamente 
le dimentica. La reminiscenza è il processo con cui l’anima recupera e riattiva 
la conoscenza delle idee. Il processo si avvia attraverso uno stimolo, una sollecita-
zione come l’auto-riflessione o anche la discussione su un’esperienza (ad esempio, 
la discussione tra Socrate e lo schiavo sul teorema di Pitagora). 

Secondo Platone, quando crediamo di imparare qualcosa in realtà la stiamo ricor-
dando perché, a livello inconsapevole, la nostra anima conosce già quel qualcosa: 
l’ha vista nell’iperuranio [> cfr. ANTOLOGIA, T4]. Lo schiavo del Menone conosce già il 
teorema di Pitagora, anche se non è consapevole di conoscerlo, né l’ha mai sentito 
nominare: nella sua anima c’è una verità, universale, come universali sono le idee.

> F
Che cosa intende 

Platone quando dice 
che apprendere  

equivale a ricordare?



U 4  Platone. Lo Stato giusto, l’individuo giusto240

La conoscenza è innata  Così come abbiamo già visto nel mito della nascita di 
Amore, ciascuno di noi non possiede completamente la conoscenza della verità 
(altrimenti non la cercherebbe), ma nemmeno la ignora del tutto (altrimenti non 
riuscirebbe neanche a iniziare a cercarla). 

Platone condivide quindi la tesi dell’innatismo, secondo la quale siamo già in pos-
sesso della conoscenza, ancora prima di farne esperienza. A questa teoria si con-
trappone quella dell’empirismo [> cfr. U2, C2.2 GLOSSARIO], prospettiva dei filosofi 
che ritengono che la conoscenza sia generata dall’esperienza (nell’età antica, tra i 
principali sostenitori di questa posizione sono i filosofi delle scuole ellenistiche: > cfr. 
U6). La posizione di Platone è, inoltre, completamente opposta a quella relativista: 
anche in questo caso il filosofo prende le distanze dai sofisti, secondo i quali non 
è possibile arrivare a una conoscenza oggettiva, definitiva, né possono esistere dei 
princìpi etici validi in modo assoluto. Secondo Platone, la conoscenza è assoluta e 
i valori sono espressioni di idee.

Le prove della immortalità dell’anima  Abbiamo appena visto che l’anima può 
recuperare le idee conosciute prima di essere abbinata a un corpo: questo significa 
che la nostra anima esiste anche prima della nostra nascita. Platone affronta que-
sto tema nel Fedone e nella Repubblica. La condizione della conoscenza come 
reminiscenza è l’immortalità dell’anima. Secondo Platone, l’anima non smette 
di vivere nel momento in cui muore il corpo che la ospita. Il filosofo elenca alcuni 
argomenti, alcune prove, a sostegno dell’immortalità dell’anima.

a.	 Prova dei contrari T utto si genera dal proprio contrario, ad esempio il sonno 
nasce dallo stato di veglia, la sensazione di calore nasce da quella del freddo, e 
così via. Quindi la vita si genera dalla morte. Lo stesso accade all’anima che vive 
di nuovo dopo che il corpo a cui era abbinata muore.

b.	 Prova della somiglianza L e idee sono eterne, quindi devono esistere anime che 
possano riconoscerle, da sempre e per sempre. Affinché le idee possano essere 
colte dall’anima, la natura di quest’ultima deve quindi essere simile a quella delle 
idee, che come abbiamo visto sono eterne. Se l’anima morisse, allora significhe-
rebbe che appartiene al mondo sensibile ma, in questo caso, non potrebbe ricor-
dare attraverso il processo di reminiscenza. Dal momento che lo può fare, signifi-
ca che appartiene all’iperuranio e pertanto è immortale ed eterna come le idee.

c.	 Prova della partecipazione I nfine, in quanto soffio vitale, l’anima partecipa all’i-
dea della vita, quindi non può partecipare dell’idea opposta, quella della morte.

La metempsicosi e il mito di Er I noltre Platone condivide la credenza nella rein-
carnazione dell’anima (metempsỳchosis). Si tratta di una credenza orfica [> cfr. U2, 
C1.2 GLOSSARIO] attestata anche nella scuola pitagorica [> cfr. U2, C1.2-3], dalla qua-
le il nostro filosofo la riprende. Secondo la dottrina della metempsicosi, l’anima 

Innatismo  Concezione 
filosofica secondo la 
quale, sin dalla nascita, 
l’individuo è in possesso 

di conoscenze che sono 
quindi precedenti a quelle 
dell’esperienza sensibile.

Relativismo  Concezione 
filosofica secondo la quale 
la conoscenza della realtà 
non ha un valore oggettivo 

ma solo relativo, perché 
la conoscenza stessa è 
condizionata dal soggetto.



C 3  Il Platone maturo. Oltre il pensiero socratico 241

(psychè: > cfr. LAPAROLAINLINGUA) è immortale e si incarna più volte, in diversi individui. 
Prima di incarnarsi l’anima vive nel mondo delle idee, per questo – una volta abbina-
ta a un corpo – conserva remotamente la conoscenza delle idee. Platone lo spiega nel 
decimo e ultimo libro della Repubblica, con il mito di Er [> cfr. ANTOLOGIA, T5]. 

Er è un soldato che è morto, ha visto l’oltretomba, ed è tornato in vita per racconta-
re che tra una vita terrena dell’anima e l’altra trascorre un lungo periodo di tempo. 
Dopo aver scelto in quale corpo reincarnarsi, le anime sono portate nella pianura 
di Lete a bere al fiume Amelete, che produce oblio, ovvero fa dimenticare loro le 
conoscenze di questa fase extra-corporea. Le anime che bevono moderatamente, 
come quelle dei filosofi, avranno – nella vita terrena – più facilità nel “riattivare” il 
ricordo delle idee. Quelle che invece bevono in maniera eccessiva, le anime meno 
sagge, nel mondo sensibile avranno molta più difficoltà a recuperare la conoscenza, 
innata ma inconsapevole, delle idee attraverso la riflessione e la discussione.

A margine è importante sottolineare che nel mito di Er Platone racconta che è l’a-
nima a decidere a quale corpo essere abbinata. Le anime, in fila, si recano dalla 
dea Lachesi per scegliere quale vita intraprendere nel nuovo ciclo di incarnazione. 
Pertanto, per Platone, noi stessi siamo responsabili del nostro destino. Il filosofo 
pensa che le persone possano scegliere di agire male: questa è una delle grandi 
differenze tra Platone e Socrate. Infatti per Socrate il male è assenza di bene: non 
si sceglie il male consapevolmente, ma perché non si sa che è male [> cfr. U3, C2.7].

A questo proposito nel Fedone Platone afferma che la filosofia è “preparazione alla 
morte”: morire significa, per l’anima, il ritorno all’iperuranio, dove potrà di nuovo 
conoscere le idee. La vita dedicata alla filosofia è dunque una preparazione a quel 
momento.

PSYCHÈ — ψυχή, ‘anima/mente’, sostantivo femminile

Quando leggiamo la parola “anima” in un 
testo di Platone significa che in greco il 
filosofo ha usato la parola psychè. Come 
possiamo facilmente intuire, dal momento 
che il prefisso psico- si trova in italiano in 
molte parole composte a noi familiari (psi-
cologia, psicoterapia, ecc.), psychè signi-
fica ‘mente’, oltre che ‘anima’. 
Infatti ‘anima’ è una traduzione tradiziona-
le ma datata di psychè: in questo capitolo 
leggiamo che, quando illustra la tripartizio-
ne dell’anima [> cfr. U4, C3.8], Platone de-
scrive il funzionamento di quella che oggi 
chiamiamo appunto “mente” o anche, con 
una parola ancora più specifica, “psiche”: 
ovvero l’insieme di alcune facoltà umane 
come la capacità di pensare, memorizza-
re, vivere conflitti interiori, provare deside-
ri ed emozioni, interpretare le sensazioni 
corporee, eccetera.

D’altro canto, la traduzione tradizionale 
di psychè con ‘anima’ è corretta là dove 
Platone rielabora la teoria della metempsi-
cosi; in questo caso l’oggetto della tratta-
zione è effettivamente qualcosa di simile 
a ciò che chiamiamo “anima” anche nel 
linguaggio corrente contemporaneo, cioè 
la componente umana immateriale, con-
trapposta alla corporeità: il principio vita-
le che anima – appunto – la nostra parte 
materiale. 
Quando leggiamo i testi classici dei Greci 
e ci imbattiamo nella parola “anima” tenia-
mo sempre presente che il significato del 
termine è più ampio della sua traduzione 
consueta: non è solo “anima” ma anche 
“mente”, proprio perché gli antichi attribui- 
vano all’anima alcune caratteristiche che 
noi oggi ascriviamo alla psiche.

LA
PAROLA

INLINGUA



U 4  Platone. Lo Stato giusto, l’individuo giusto242

8	La tripartizione  
dell’anima 

La divisione dell’anima  La teoria sulla tripartizione dell’anima (psychè: > cfr.  
LAPAROLAINLINGUA, p. 241) è utile per comprendere la proposta politica della Repubbli-
ca e la definizione platonica di giustizia [> cfr. U4, C4.5]. Secondo Platone, l’anima 
individuale è perennemente in preda a una specie di guerra civile. Può accadere a 
ciascuno di noi, ad esempio, di avere sete ma di decidere di non bere o di non bere 
una determinata bevanda o di non bere in quel momento. La sete e il desiderio di 
bere permangono, ma una qualche considerazione ci sconsiglia di assumere liqui-
di. Tale contrasto si può spiegare, per Platone, con il fatto che l’anima è suddivisa 
in parti diverse tra loro, e spesso in conflitto. Platone illustra questa divisione rap-
presentando come conviventi nell’anima tre soggetti diversi: un debole essere uma-
no, un feroce leone e un grande mostro dalle tante teste, ciascuna delle quali tira 
in una direzione differente. 

Il debole essere umano rappresenta la ragione, che spinge verso conoscenza, verità 
e bene. In posizione intermedia troviamo il leone, che rappresenta la parte animo-
sa, impulsiva, irascibile, aggressiva, reattiva e capace d’indignarsi. Infine, la com-
ponente più grande è la parte pulsionale, appetitiva o concupiscibile: il mostro. 
Le numerose teste del mostro raffigurano istinti che possono essere contrastanti 
tra loro: fame, sete, eccitazione sessuale, sonno, ecc., cioè bisogni corporei, non 
desideri razionali. Questa parte dell’anima suscita anche il desiderio di disporre dei 
mezzi per soddisfare questi impulsi (ad esempio, della ricchezza come strumento 
per realizzare i propri appetiti). La parte animosa e quella pulsionale sono entrambe 
irrazionali. 

Platone non solo descrive come è composta l’anima, ma ha anche un’idea di come 
essa dovrebbe essere ordinata, per essere sana, giusta e internamente “riappa-
cificata”. La composizione dell’anima può generare conflitti tra desideri originati 
dalle sue parti. Questi conflitti possono essere evitati solo grazie alla guida della 
componente più piccola dell’anima, che sa orientare desideri e pulsioni verso un 
fine razionale: la ragione deve dunque comandare le altre parti, opponendosi ai de-
sideri irrazionali o in contrasto tra loro. Per indicare questa condizione Platone usa 
espressioni come “esser più forte di sé”, “avere il governo di sé”. La parte animosa è 
irrazionale ma non negativa: è spirito di competizione e produce desideri legati alla 
reputazione e all’affermazione in relazione ad altri. Secondo Platone, la componente 
animosa è più nobile rispetto a quella pulsionale, che è invece la più vile delle tre. 

L’anima come biga volante I n un altro dialogo della maturità, il Fedro, il filosofo 
illustra queste dinamiche attraverso il mito della biga alata. Platone descrive l’a-
nima come una biga (ossia un carro) volante condotta da un auriga, il guidatore, 
e trainata da due cavalli. Uno è bello – dritto, snello, con collo alto, profilo nobile, 
pelo bianco e occhi neri – docile e mansueto: non serve la frusta per comandarlo. 
L’altro è brutto – tozzo, con collo corto, profilo rozzo, mantello nero e occhi iniettati 

Quali sono le tre 
parti dell’anima?

> G



C 3  Il Platone maturo. Oltre il pensiero socratico 243

di sangue –, ribelle, insolente e indif-
ferente alle frustate dell’auriga: «Di 
qui consegue che, nel nostro caso, il 
compito di tal guida è davvero diffi-
cile e penoso» afferma Platone [> cfr. 
ANTOLOGIA, T6].

L’auriga e i due cavalli L ’auriga 
rappresenta la ragione, il cavallo bel-
lo e bianco la parte animosa e il ca-
vallo brutto e nero quella pulsionale. 
L’auriga non possiede la forza fisica 
sufficiente a muovere la biga da solo; 
quindi, si sforza di guidare i cavalli 
verso la meta razionale, l’iperuranio. La ragione ha pertanto il compito di orientare 
le passioni, di guidare gli istinti e asservirli a uno scopo razionale. Il cavallo bian-
co è la parte animosa: forte e, se allenata correttamente, docile e disposta a farsi 
guidare dall’auriga verso la destinazione individuata razionalmente. Rappresenta 
la forza dell’anima, il “braccio” della mente, l’energia fisica che, per non diventare 
pericolosa, deve essere usata per i fini della ragione. Il cavallo nero è invece la parte 
pulsionale, che non vuole lasciarsi guidare: tira in direzione opposta all’altro caval-
lo, verso il basso, verso i bisogni materiali. 

I due cavalli sono in conflitto tra loro: ciò significa che in ciascuno di noi ci sono 
passioni che possono essere in contrasto. Platone scrive che guidare il carro è diffi-
cile e penoso: per condurlo, è necessario che l’auriga frusti il cavallo cattivo al fine 
di contrastarne il suo istinto di galoppare verso le passioni malvagie e che, per tutta 
la vita, curi il cavallo buono allenandolo a rincorrere le passioni generose.

L’anima e i tipi umani I l comportamento di ogni individuo risulta dal rapporto 
tra le parti dell’anima. La mente funziona al meglio soltanto quando le tre parti 
collaborano armoniosamente, sotto la guida di quella razionale, cioè quando i due 
cavalli galoppano nella stessa direzione, individuata dall’auriga: le idee e il loro 
saggio uso nella società. Non sempre questo accade (anzi, secondo Platone, è una 
condizione che si verifica raramente): secondo il prevalere di ciascuna delle parti si 
avranno diversi tipi umani, ovvero l’individuo razionale, l’animoso e il pulsionale. 
Ciascuno di questi tipi, in cui prevale uno dei tre caratteri, può essere più o meno 
moderato, può avere più o meno “la testa a posto”. Se i tipi umani sono moderati, 
ciascun gruppo è caratterizzato da una specifica virtù: il razionale è sapiente e 
saggio e l’animoso è coraggioso. L’individuo pulsionale non ha una sua virtù 
esclusiva: il pulsionale può essere temperante, cioè consapevole che bisogna la-
sciarsi guidare dalla ragione e che i desideri dovrebbero essere contenuti e orientati 
dalla ragione. La temperanza è una virtù per tutti i tipi umani, che ritroveremo nel 
prossimo capitolo. 

Edmond 
Lechevallier-
Chevignard
Le ali dell’anima
[illustrazione da 
«Magasin Pittoresque», 
aprile 1856]



U 4  Platone. Lo Stato giusto, l’individuo giusto244

ALFABETO  
ESTETICO  

«È vero principe che una volta avete detto che “la bellezza salverà il mondo”? Si-
gnori», prese a gridare a tutti, «il principe afferma che la bellezza salverà il mondo! 
ed io affermo che idee così frivole sono dovute al fatto che in questo momento 
egli è innamorato. Signori, il principe è innamorato, non appena è arrivato, me 

ne sono subito convinto. Non arrossite principe, mi impietosite. Quale bellezza 
salverà il mondo?» [F. Dostoevskij, L’Idiota, 1869]

Nel romanzo del grande scrittore russo Fëdor Dostoevskij (1821-1881) 
L’Idiota il giovane tormentato Ippolit si rivolge al principe Miškin con 
le parole citate, la cui fortuna è andata ben oltre la pur ragguardevole 
fama di questo notevole classico della letteratura mondiale. Infatti, la 
frase «la bellezza salverà il mondo» viene spesso ripetuta per soste-
nere che la bellezza è un valore fondamentale della realtà e della vita. 
Ciò che generalmente si dimentica è che la frase viene posta in termi-
ni interrogativi nel nostro romanzo d’origine. La bellezza salverà vera-

mente il mondo oppure qualcosa di così frivolo può crederlo solamente 
una persona innamorata, come dice Ippolit? E inoltre di “quale bellezza” 

stiamo parlando? Che cosa significa bellezza? Nel porre queste domande, 
Dostoevskij imposta la questione della bellezza filosoficamente: tutti abbiamo 

in testa una certa idea di che cosa sia bello e che cosa non lo sia, e tutti in certi 
momenti della nostra vita diamo importanza alla bellezza, ma tutt’altra cosa è in-
terrogarsi su che cosa sia bello davvero e su perché la bellezza sia effettivamente 
così importante. 

Il bello è ciò che piace  Non c’è giorno in cui non usiamo la parola “bello” in qual-
che modo. Possiamo applicare questo aggettivo più o meno a qualsiasi contesto. 
Ci svegliamo al mattino, apriamo le tende della camera da letto e verifichiamo se 
sia una bella giornata o no, sottintendendo che se c’è il Sole il tempo “è bello”. La 
nostra lingua in questo caso sottolinea un legame tra la bellezza e la luce del Sole: 
è bello il giorno, perché possiamo orientarci con sicurezza, sentirci sicuri all’aperto, 
riconoscere le cose con familiarità e confidenza. Ed è bella una notte stellata, dal 
firmamento pulito e luminoso, nella quale siamo accompagnati verso un riposo 
sereno. Diciamo anche che una giornata è stata bella se ci sentiamo felici di come 
si è svolta, delle attività che abbiamo compiuto, dei risultati che abbiamo conse-
guito e degli incontri che abbiamo avuto. Egualmente sono belli i sogni dai quali ci 
dispiace doverci svegliare: la nostra lingua preserva in questi esempi una relazione 
tra il bello e ciò che sentiamo come buono, giusto, ben riuscito, fatto bene e con 

PAROLE IMMAGINI CONCETTI

Bellezza

1.
Fëdor M. 
Dostoevskij, 1870 
ca.



C 3  Il Platone maturo. Oltre il pensiero socratico 245

successo. Bellezza è poi un termine che si utilizza normalmente per parlare delle 
qualità estetiche delle cose, dei luoghi e delle persone. Una qualità estetica è una 
proprietà delle cose, dei luoghi e delle persone che può piacerci o dispiacerci per 
come appare ai nostri sensi: la vista, l’udito, il tatto, il gusto e l’olfatto. Tipicamente, 
il bello è la qualità estetica che ci piace. E generalmente tendiamo a riconoscere la 
qualità della bellezza in moltissime cose di natura: la volta celeste, il mare calmo e 
sconfinato, un fiore, un paesaggio. 

La bellezza è frutto di tecnica e di pratica M a c’è un altro aspetto da conside-
rare sulla bellezza: talvolta vogliamo presentarci bene anche per essere apprezzati 
dagli altri; vogliamo scrivere un bel saggio anche perché venga letto con gusto da 
chi lo dovrà leggere; vogliamo giocare una bella partita di calcio perché vogliamo 
che gli spettatori dicano che noi giocatori siamo stati bravi a condurre un bel gioco. 
Questi esempi danno la misura del fatto che essere belli, fare una bella cosa o com-
piere un bel gesto è anche questione di sforzo, impegno e fatica. In questo senso, 
la bellezza non è intesa come una qualità innata ma come un prodotto dell’arte, 
se intendiamo l’arte come la intendevano i Greci, ossia una pratica e una tecnica 
(la parola greca per dire arte è tèchne) attraverso la quale realizzare oggetti (come 
i dipinti), azioni (come le performance teatrali) o discorsi (come le arringhe degli 
oratori) ben fatti, capaci di convincere e sedurre le persone. 

2.
Alfred Sisley
La barca durante 
l’inondazione a 
Port-Marly, 1876 
[Musée d’Orsay, Parigi] 
La bellezza artistica 
di un quadro 
di paesaggio, 
come questo del 
pittore inglese 
impressionista 
Alfred Sisley, può 
trarre in inganno. 
La tela, infatti, che 
pure trasmette un 
senso di quiete e 
serenità, rappresenta 
gli effetti di un 
evento drammatico 
che nessuno mai 
penserebbe di 
definire “bello”: 
l’esondazione del 
fiume Senna, nella 
primavera del 
1874, le cui acque 
invasero il villaggio 
di Marly-le-Roi, 
sommergendolo 
parzialmente.



U 4  Platone. Lo Stato giusto, l’individuo giusto246

Il bello è inseparabile dal bene  Analizzando questo lungo elenco di esempi, la 
domanda che emerge con più forza è se la bellezza sia una qualità che appartiene 
alle cose oppure agli occhi di chi le guarda. Nella nostra epoca si è per lo più ten-
tati di pensare che la bellezza sia qualcosa di soggettivo e personale, che dipende 
dallo sguardo e dal vissuto di ognuno di noi: come dice il proverbio, non è bello 
ciò che è bello, ma è bello ciò che piace. Nel mondo antico, invece, la bellezza 
era tutt’altro che soggettiva. Per i Greci il bello è la manifestazione sensibile 
del bene. Questa idea è più antica della nascita della filosofia: la incontriamo 
già nell’Iliade, dove l’eroe è tale in quanto contemporaneamente è bello (kalòs) e 
buono (agathòs): i due aggettivi formano nell’epica classica una coppia indisso-

lubile. Attenzione: l’espressione “bello e buono”, in questo contesto, significa 
‘valoroso, coraggioso, virtuoso’: la bellezza non è un valore puramente este-
tico, come sembrerebbe trapelare dalla versione hollywoodiana dell’Iliade (il 
film Troy del 2004, in cui un giovane Brad Pitt, sex symbol della contempo-
ranea industria cinematografica, interpreta Achille), bensì la manifestazione 

visibile del valore dell’eroe. 

Il bello è un’idea universale e oggettiva  Questa concezione 
che considera la bellezza come qualcosa di non soggettivo e come la 

manifestazione visibile del bene è fortemente radicata nel mon-
do greco, e portata a concetto dalla filosofia e in particolare da 
quella di Platone. Secondo Platone, infatti, il bello è universale 
(dunque non è un prodotto, una pratica, una tèchne): la bellez-
za è un’idea delle più pure, essendo l’immagine del bene stesso 

che alimenta e nutre attraverso la sua luce tutte le altre [> cfr. U4, 
C3.4], come un sole – ecco forse spiegato il segreto nascosto dietro 

l’espressione ancora comune ai giorni nostri di una giornata di sole come 
una bella giornata. Secondo quanto dichiarato dalla sacerdotessa Diotima 
nel dialogo platonico Simposio, per raggiungere l’idea del bello occorre 
partire, certo, dalla soddisfazione che proviamo dalla contemplazione dei 
corpi belli; è però presto necessario superare questo stadio preliminare 
della considerazione della bellezza per rendersi conto che la vera bellezza 
è nell’anima, visibile anche per i segni che la bella interiorità produce 
sotto forma di grazia, eleganza, virtù. Di qui si capirà che la bellezza è 
nelle attività umane: le leggi, i discorsi, le conoscenze sono belle; e infine, 
come salendo una gradinata, si giunge alla vetta, l’idea del bello nella sua 
purezza, che è a fondamento di ogni altra bellezza e che, per dirla con Do-
stoevskij, ci può salvare dai mali e dalle brutture del mondo. 

L’ideale di bellezza nell’arte greca L ’immagine della bellezza ma-
schile e femminile del mondo greco, che ci arriva dai capolavori della 

scultura greca classica, riflette questa concezione. È il caso del Dori-
foro di Policleto (fig. 3), grande bronzista della Grecia classica attivo 
fra il 465 e il 420 a.C., di cui possiamo apprezzare una copia mar-

3.
Policleto

Doriforo, copia 
romana da un 

originale in bronzo 
del 450-445 a.C.
[Museo Archeologico 

Nazionale, Napoli] 



C 3  Il Platone maturo. Oltre il pensiero socratico 247

morea romana. La statua rappresenta il corpo nudo, 
eretto e perfettamente proporzionato di un campione 
della corsa armata, una disciplina atletica in cui si 
doveva correre armati di lancia e scudo. La perfetta 
simmetria e armonia del corpo riflette la disciplina in-
teriore che un atleta deve raggiungere per arrivare a 
risultati significativi. Lo stesso vale per il Discobolo di 
Mirone (fig. 5), bronzista greco attivo fra il 480 e il 440 
a.C., di cui oggi possiamo ammirare la copia romana in 
marmo dell’originale bronzeo, copia risalente al 455 a.C. 
Anche in questo caso, la perfezione del corpo maschile 
è espressiva di una disciplina, di un’eleganza nel-
la postura, di una grazia nel movimento dell’atleta 
rappresentato sul punto di lanciare il disco. Non c’è 
un gusto dell’estetica per l’estetica: al contrario, 
la bellezza è l’immagine visibile di valori etici 
quali la disciplina, il valore, ma anche di capa-
cità tecniche, in senso lato artistiche, presenti 
in tutti gli sport. Potremmo dire che si tratta di 
una bellezza non fine a sé stessa, ma riflesso, 
o simbolo di qualcos’altro.

4.
I rapporti proporzionali nel Doriforo di 
Policleto
Il Doriforo presenta una posa, detta “ancata”, 
con il peso del corpo sostenuto dalla gamba 
destra, che quindi è portante, e la sinistra 
flessa e indietreggiata, quindi scarica; 
il fianco destro risulta così alzato e, per 
compensazione, la spalla destra è abbassata; 
il volto è lievemente ruotato verso la propria 
destra e appena inclinato. Questi opposti 
rilassamenti o adattamenti delle braccia, 

delle spalle, della testa, definiti nel loro 
insieme “ponderazione”, si traducono in una 
posa di equilibrio, capace di smorzare ogni 
tensione. La statua, inoltre, presenta rapporti 
proporzionali armonici fra le sue parti, secondo 
un sistema di multipli e sottomultipli: la testa 
è 1/8 del corpo, il busto è pari a tre parti, le 
gambe a quattro. Questi espedienti artistici, 
uniti all’espressione pacata e meditativa 
del volto, intendono trasmettere un senso di 
equilibrio che è insieme esteriore e interiore, 
secondo il principio del “bello e buono”. 

1

2

3

4

5

6

7

8

5.
Mirone

Discobolo, copia romana da un 
originale in bronzo del 455 a.C. ca.

[Museo Nazionale Romano, Roma]



U 4  Platone. Lo Stato giusto, l’individuo giusto248

La bellezza tra mito e filosofia I l valore simbolico della bellezza è profonda-
mente presente anche nella rappresentazione del corpo femminile.

L’Afrodite di Milo (fig. 6) – più comunemente nota come Venere di 
Milo –, è forse la scultura greca più famosa di tutti i tempi, nonché stra-
ordinario modello di bellezza femminile, risalente al 130-120 a.C. An-

che in questo caso la bellezza è messa al servizio del significato 
simbolico della figura rappresentata: si tratta di Afrodite, 
dea della bellezza, dell’amore e della fertilità che, secondo 
il mito, è nata dalle spume del mare e tiene unito il mondo 
grazie alla potenza della bellezza.

L’esistenza stessa di una divinità espressione esplicita del-
la bellezza e dell’amore dà il senso della profondità della 
concezione del bello nella cultura e nel mito greco e ne ri-
chiama un altro aspetto: la bellezza non solo è l’espressio-
ne sensibile di ciò che è buono, valoroso, valido sul piano 
tecnico e artistico, ma è anche la manifestazione dell’in-
timo ordine che tiene unita tutta la realtà organizzan-
dola in un cosmo (kòsmos, parola che, come sappiamo, 
in greco vuol dire proprio ‘ordine’ e ‘universo ordinato’) 
dotato di senso e finalità.

Il passaggio dal caos dell’origine dei tempi all’ordine di 
Zeus e degli dèi dell’Olimpo di cui parla il mito è anche 

un passaggio dalla bruttezza e dall’oscurità dell’origine 
all’ordine, alla giustizia e alla bellezza del cosmo razionale. 
Le divinità olimpiche sono complessivamente belle (e sono 
rappresentate dalla scultura degli antichi secondo pro-
porzione, simmetria e armonia) perché hanno sconfitto il 
caos, il disordine e il brutto che stava alle loro spalle. I 

valori di armonia, simmetria e proporzione che carat-
terizzano il bello classico vanno comunque ben oltre 
l’arte scultorea.

6.
Alessandro di Antiochia
Afrodite di Milo, 130-120 a.C. 
[Musée du Louvre, Parigi]



C 3  Il Platone maturo. Oltre il pensiero socratico 249

PENSARE AD ARTE	 RIFLESSIONE PERSONALE E DI GRUPPO 

1. Con l’aiuto del docente formate piccoli gruppi di la-
voro e svolgete le seguenti attività:

• partendo dal contenuto del proverbio popolare “non è 
bello ciò che è bello, ma è bello ciò che piace” i membri 
del gruppo n. 1 dovranno confrontarsi e trovare validi 
argomenti a favore della tesi che il bello è una qualità 
estetica soggettiva che noi attribuiamo a cose, perso-
ne, luoghi (“bello è ciò che piace”);

• i componenti del gruppo n. 2 dovranno invece discu-
tere e sostenere la tesi che il bello è una qualità estetica 
oggettiva e universale che tiene unite tutte le cose (“il 
bello è bello per tutti”);

• i membri del gruppo n. 3 avranno il compito di ela-
borare una sintesi delle due tesi opposte, proponendo 
una visione in grado di valorizzare e armonizzare gli ele-
menti più convincenti delle argomentazioni sostenute 
dal gruppo n. 1 e dal gruppo n. 2;

• infine, i gruppi n. 1 e n. 2, dopo una rapida discussio-
ne interna, dovranno decidere se approvare o meno la 
sintesi tentata dal gruppo n. 3, motivando la loro deci-
sione. 

Aristotele ritiene che il bello delle opere teatrali, sia tragiche sia comiche, scaturisce 
dall’applicazione di regole matematiche volte a regolare il ritmo delle scene in modo 
armonico e razionale. Questa enfasi sulle regole e sui “canoni” della resa artistica, 
tanto nelle arti figurative quanto in quelle performative, avrà grande fortuna e giun-
gerà, tra mille peripezie, fino a noi. 

La bellezza salverà il mondo?  All’origine della filosofia, dunque, la bellezza è una 
relazione che unisce tutte le cose in un unico grande disegno razionale, il Lògos  
[> cfr. U1, C1.2 GLOSSARIO], che dispone il Kòsmos in un gioco infinito di regolarità, ri-
mandi, analogie e interazioni armoniche. Siamo molto lontani da un contesto quale 
quello moderno, nel quale la bellezza è per lo più considerata come una preferenza 
individuale o come uno standard estetico astratto, spesso imposto dal mercato, 
dalla pubblicità, dal make up, dal design paesaggistico o da altre forme di confe-
zionamento del gusto di cui non sempre, come consumatori, siamo consapevoli. 
Se ci sia qualche cosa da recuperare in quest’antica idea di bellezza presente nella 
nostra tradizione è difficile dirlo. Sappiamo però sin troppo bene quanto possa far 
soffrire, generare ansia o stress il perseguire modelli di bellezza estrinseci e fini a 
sé stessi, sconnessi da qualsiasi valore morale o significato ulteriore, solo per il 
raggiungimento di qualche standard fissato da altri. Non è troppo tardi per chie-
derci ancora che cosa significa “bello” per noi e quale bellezza possa effettivamente 
salvare il nostro mondo dalla rovina.



U 3  Alla ricerca dell’essere umano. I sofisti e Socrate158

educazione
CIVICA

PÒLIS  
E PÒLEMOS

Le tragedie greche sono dense di questioni ancora attuali a cui non è facile dare 
risposta. Leggiamo l’Antigone di Sofocle (drammaturgo ateniese, più anziano e con-
temporaneo di Socrate), tragedia in cui Eteocle e Polinice, fratelli della protagonista, 
si uccidono a vicenda per conquistare il trono. Creonte, re di Tebe e zio di Antigone, 
proibisce di seppellire Polinice, colpevole di essersi alleato con Argo, città nemica. 
Contravvenendo alla legge, ma rispettando le tradizioni, Antigone seppellisce il fratel-
lo. Viene però scoperta e condannata a essere murata viva. Il suo fidanzato Emone, 
figlio di Creonte, prova a salvarla aprendo la grotta in cui è stata rinchiusa, ma la 
trova ormai morta e si toglie la vita. La notizia giunge a Euridice, sua madre, che a 
sua volta si suicida lasciando Creonte, suo marito, a disperarsi per le conseguenze 
delle proprie scelte.

Lo scontro tra Antigone e Creonte esemplifica questo dilemma: è giusto disobbe-
dire a leggi considerate ingiuste? Il conflitto che si crea è tra principio di legalità 
(in greco, nòminon), secondo cui bisogna rispettare le leggi, e giustizia (dikaiosỳne, 
‘giustizia in senso morale’), secondo cui bisogna conformarsi ai valori morali, anche 
se entrano in contrasto con le leggi.

Antigone contravviene alla legge umana poiché ritiene che esista una legge su-
periore, divina, che impone di seppellire i morti. Quindi le leggi dello Stato devono 
sottostare a quelle divine: nel caso in cui ci sia un conflitto, le leggi divine sono 
superiori e vanno rispettate, anche se ciò comporta disobbedire alle leggi umane. 
Leggiamo qualche estratto del dialogo:

Creonte (Ad Antigone)  Dico a te, sì a te che abbassi il capo: neghi o ammetti di 
aver compiuto il fatto? 
Antigone  Sì, sono stata io, non lo nego.
Creonte [...]  Quanto a te, dimmi semplicemente, e senza giri di frase: conoscevi 
l’editto, che vietava proprio ciò che hai fatto?
Antigone  Sì, lo conoscevo. E come potevo ignorarlo? Era pubblico.
Creonte E ppure hai osato trasgredire la norma?
Antigone  Sì, perché questo editto non Zeus proclamò per me, né Dike, che abita 
con gli dei sotterranei. No, essi non hanno sancito per gli uomini queste leggi; né 
avrei attribuito ai tuoi proclami tanta forza che un mortale potesse violare le leggi 
non scritte, incrollabili, degli dei, che non sa oggi né da ieri, ma da sempre sono in 
vita, né alcuno sa quando vennero alla luce. Io non potevo, per paura di un uomo 
arrogante, attirarmi il castigo degli dei. Sapevo bene – cosa credi? – che la morte 
mi attende, anche senza i tuoi editti. Ma se devo morire prima del tempo, io lo 
dichiaro un guadagno: chi, come me, vive immerso in tanti dolori, non ricava forse 
un guadagno a morire? Affrontare questa fine è quindi per me un dolore da nulla; 

Obbedienza  
e disobbedienza  
alla legge  
tra Antigone e Socrate



C 2  Socrate, la filosofia come dialogo 159

PRATICANDO LA DEMOCRAZIA

1.  Mettiti nei panni di Socrate: tu che cosa avresti fatto? 
Avresti ascoltato Critone e accettato di fuggire oppure sare-
sti rimasto fedele alle leggi accettando la condanna? Discu-
tine in classe provando a vedere chi si sarebbe comportato 
come Socrate e chi no, dividetevi in due gruppi e provate 
ad argomentare le vostre posizioni. 

2.  In quali casi faresti come Antigone, disobbedendo a 
un’autorità (genitore, insegnante, ecc.)? E in quali come 
Socrate, obbedendo a un comando anche se lo consideri 
ingiusto? Trova degli esempi nella vita quotidiana (familiare, 
scolastica, sportiva).

3.  Riguardo alla figura di Antigone, proviamo a moder-
nizzare la sua vicenda. Un esempio è quello di Rosa Parks, 
una donna afroamericana diventata icona della lotta per i 
diritti civili per essersi rifiutata nel 1955 di cedere il posto 
sull’autobus a un bianco negli Stati Uniti della segregazione 
razziale. L’autista ha fermato il bus e ha chiamato la polizia. 
Alcuni passeggeri si sono schierati con Rosa Parks e al-
tri con le forze dell’ordine. E voi come vi sareste schierati? 
Dopo aver fatto una ricerca su Rosa Parks, divisi in due 
gruppi discutetene in classe, adducendo le vostre ragioni a 
favore di Rosa Parks o delle forze dell’ordine.

dolore avrei sofferto, invece, se avessi lasciato insepolto il corpo di un figlio di mia 
madre; ma di questa mia sorte dolore non ho. E se ti sembra che mi comporto 
come una pazza, forse è pazzo chi di pazzia mi accusa. [Sofocle, Antigone, vv. 440-470]

La posizione di Socrate è opposta I l filosofo ateniese viene condannato a morte, 
potrebbe fuggire ed evitare la pena, però si rifiuta di farlo poiché significherebbe di-
sobbedire alla legge, benché sia una legge ingiusta. Questa posizione è espressa nel 
Critone, dialogo platonico in cui Critone, amico e allievo di Socrate, lo esorta a fug-
gire dalla prigione per evitare la condanna. Per mostrare perché sarebbe sbagliato 
fuggire e disobbedire alle norme, Socrate immagina che le Leggi, personificate, gli 
ricordino l’importanza della fedeltà alla propria città:

Socrate  [...] Bisogna vedere se sia giusto che io tenti di uscire di qui pur contro il 
volere degli Ateniesi, o se non sia giusto. [...] Muovi dunque di qui e drizza bene la 
mente. Se io me ne vado via da questo carcere contro il volere della città, faccio io 
male a qualcuno, e precisamente a chi meno si dovrebbe, o no? Ancora: restiamo 
fermi in quei princìpi che riconoscemmo insieme essere giusti [...]. Considera la 
cosa da questo lato. Se, mentre noi siamo sul punto... sì, di svignarcela di qui, o 
come altrimenti tu voglia dire, ci venissero incontro le leggi e la città tutta quanta, 
e ci si fermassero innanzi e ci domandassero: “Dimmi, Socrate, che cosa hai in 
mente di fare? non mediti forse, con codesta azione a cui ti accingi, di distrugge-
re noi, cioè le leggi, e con noi tutta insieme la città, per quanto sta in te? o credi 
possa vivere tuttavia e non essere sovvertita da cima a fondo quella città in cui le 
sentenze pronunciate non hanno valore, e anzi, da privati cittadini, sono fatte vane 
e distrutte?”, – che cosa risponderemo noi, o Critone, a queste e ad altre simili pa-
role? Perché molte se ne potrebbero dire, massimamente se uno è oratore, in difesa 
di questa legge che noi avremmo violata, la quale esige che le sentenze una volta 
pronunciate abbiano esecuzione. O forse risponderemo loro che la città commise 
contro noi ingiustizia e non sentenziò rettamente? Questo risponderemo, o che 
altro? [Platone, Critone, 48c-50c]

Ecco che cosa sostiene Socrate: se non si rispettassero più le leggi, la società crolle-
rebbe e così anche l’essere umano, che si realizza pienamente solo all’interno della 
collettività.



U 3  Alla ricerca dell’essere umano. I sofisti e Socrate160

FILOSOFI  
A DUELLO

educazione
CIVICA

I SOFISTI vs SOCRATE

Meglio un insegnante sofista  
o un insegnante socratico?

Uno dei temi al centro della riflessione dei sofisti e di Socrate è l’educazione e in 
particolare il ruolo che i maestri e gli educatori svolgono nei confronti dei loro allie-
vi. Da questo punto di vista, le novità introdotte da questi pensatori suscitano un 
dibattito notevole nella società del tempo: basti pensare al fatto che una delle ac-
cuse rivolte a Socrate durante il processo è proprio di corrompere i giovani, quindi 
di essere un cattivo maestro. Nel dialogo intitolato Protagora, Platone descrive un 
confronto tra Socrate e il sofista di Abdera proprio riguardo al tipo di insegnamento 
impartito da quest’ultimo ai giovani:

I sofisti  Comincerò, Protagora, come prima, col dirti lo scopo per cui sono venu-
to. Ippocrate, qui presente, ha un gran desiderio di entrare in rapporto con te e 
dice che sarebbe felice di sentire quale profitto gli verrà dal tuo insegnamento. 
Questo è ciò che avevo da dire. 
E Protagora allora: – Giovanotto, se tu mi frequenti ti accadrà fin dal primo giorno 
che entrerai in rapporto con me di tornartene a casa divenuto migliore e lo stesso 
il giorno dopo, e così, di giorno in giorno, di progredire verso il meglio. [...] L’og-
getto del mio insegnamento consiste nel sapersi condurre con senno, così nelle 
faccende domestiche, tanto da amministrare nel modo migliore la propria casa, 
come nelle faccende pubbliche, tanto da essere perfettamente capace di trattare 
e discutere le cose dello stato. 
– Se ho ben capito, dissi, quello che vuoi dire, mi sembra che tu parli dell’arte 
politica e che ti proponi di formare buoni cittadini. [Platone, Protagora, 318a-319a]

Protagora ha dunque come obiettivo quello di insegnare a discutere efficace-
mente e a prevalere nelle discussioni mostrandosi capace di argomentare una 

tesi in ogni circostanza. Rispetto a ciò, Socrate sottolinea più volte la propria distan-
za dalla sofistica: da un lato non ha mai accettato denaro o compensi per il proprio 
insegnamento, come dimostra il fatto di aver vissuto in povertà, dall’altro ha come 
solo scopo un’educazione in grado di rendere i propri interlocutori più virtuosi, ca-
paci cioè di occuparsi della propria anima. In questo passo dell’Apologia di Socrate 
Platone riporta la difesa di Socrate contro chi lo accusa di corrompere i giovani:

Socrate  E che si dia il caso che un tale uomo dato dal dio in dono alla Città sia 
proprio io, potrete capirlo anche da questo: infatti, non pare cosa umana che io 
abbia trascurato tutti i miei affari, sopportando ormai da tanti anni che vengano 
lasciati da parte i miei interessi, per occuparmi, invece, sempre dei vostri, fre-
quentando in privato ciascuno di voi come un padre o un fratello maggiore, al fine 
di convincervi a prendervi cura della virtù. [...]



C 2  Socrate, la filosofia come dialogo 161

Il testimone atto a provare che io dico il vero, ve lo porto invece io: la mia pover-
tà! [Platone, Apologia di Socrate, 31a-c] 

Un altro elemento di disaccordo tra i sofisti e Socrate riguarda il modo in cui si 
concepisce il discorso, la forma ritenuta più efficace. Mentre i sofisti sono abili nei 
discorsi lunghi, in cui emerge la loro capacità retorica, Socrate predilige i discorsi 
brevi, composti da domande e risposte serrate:

Socrate  Protagora, esclamai, ho la disgrazia d’essere un poco smemorato, e se 
uno mi parla a lungo, mi dimentico quale sia l’argomento del discorso. E allora, 
per esempio, come nel caso che fossi un po’ sordo, volendo discutere con me ri-
terresti di dover parlare più forte che con gli altri, così ora, essendoti incontrato 
con uno smemorato, spezzami le risposte e abbreviale, se ho da tenerti dietro. 
[Platone, Protagora, 334c-d]

Un’ulteriore differenza tra le due concezioni riguarda la verità e il metodo per rag-
giungerla. Per i sofisti non esiste un’unica verità, e dunque l’abilità retorica per-
mette di argomentare a favore della posizione più utile per la comunità. Il buon 
insegnante trasmette ai suoi allievi un metodo capace di vincere le sfide dialettiche 
con i propri avversari, e di padroneggiare l’arte retorica. In questo passo Gorgia 
spiega il potere legato alla capacità di persuadere gli altri:

Socrate  In che consiste ciò che tu sostieni essere il bene maggiore per l’uomo, e 
di cui dichiari d’essere artefice?
Gorgia  È veramente il bene più grande, Socrate, e, ad un tempo, causa di libertà 
per gli uomini, e, insieme, di dominio sugli altri nella propria città. 
Socrate  Sì, ma che vuoi dire? 
Gorgia I ntendo la capacità di persuadere, mediante discorsi, in tribunale i giu-
dici, nel buleuterio i consiglieri, nell’assemblea i cittadini riuniti, e così in ogni 
altra riunione che abbia un carattere politico. Possedendo una tale capacità 
farai tuo schiavo il medico, farai tuo schiavo il maestro di ginnastica, mentre 
chiaro risulterà che quel tal uomo d’affari riuscirà ad accumulare ricchezze non 
per sé, ma per gli altri, per te che sai parlare e persuadere la massa. [Platone, 

Gorgia, 452d-e]

Secondo Socrate, invece, la filosofia mira alla ricerca della verità attraverso un 
dialogo costruttivo. Il confronto con gli altri non punta sull’abilità argomentativa, 
ma sulla confutazione delle false credenze e la ricerca delle definizioni ritenute ac-
cettabili da tutti gli interlocutori:

Socrate  Tutti, io credo, dobbiamo essere animati dal desiderio di vincerci l’un 
l’altro nel sapere dove sia il vero e dove il falso nell’argomento che stiamo discu-
tendo, ché bene comune è per tutti giungere a questo nella maniera più chiara 
possibile. Io dunque seguiterò a esporre il mio punto di vista; ma se a qualcuno 
di voi sembra che io conceda a me stesso quel che non è, deve interrompermi e 



U 3  Alla ricerca dell’essere umano. I sofisti e Socrate162

confutarmi. Oh sì, perché quello che dico non lo dico perché già so, ma io cerco, 
e cerco insieme a voi, per cui se il contraddittore sembrerà dire cosa giusta, sarò 
il primo ad essere d’accordo con lui. [Platone, Gorgia, 505e-506a]

Il dialogo socratico mira a far sì che ciascuno possa “partorire”, generare da sé la 
verità: per questo Socrate definisce sé stesso “ostetrico” e il suo metodo “maieutico”:

Socrate  La mia arte di ostetrico possiede tutte le altre caratteristiche che compe-
tono alle levatrici, ma ne differisce per il fatto che fa da levatrice agli uomini e non 
alle donne, e che si applica alle loro anime partorienti, e non ai corpi. E questo c’è 
di assolutamente grande nella mia arte: l’essere capace di mettere alla prova in 
ogni modo se il pensiero del giovane partorisce un fantasma ed una falsità, oppure 
un che di vitale e di vero. Poiché questo, almeno, è comune a me e alle levatrici: 
non posso generare sapienza. [...] Ma di quelli che mi frequentano, alcuni appaiono 
dapprima ignoranti, ed anche molto, ma poi tutti, continuando a frequentarmi, 
almeno quelli ai quali il dio lo conceda, fanno progressi così straordinari, che se ne 
rendono conto essi stessi, ed anche gli altri. E questo è chiaro: da me non hanno 
mai imparato nulla, ma sono loro che, da sé stessi, scoprono e generano molte 
belle cose. [Platone, Teeteto, 150b-d] 

Possiamo dire che come maestro Socrate conduce i suoi allievi a una cresci-
ta personale non imponendo loro dei contenuti, ma portandoli gradualmente 
a prendere consapevolezza dell’illusorietà del loro presunto sapere e a genera-
re da soli, a trovare da sé stessi la verità. L’educazione per Socrate è sempre 
un’autoeducazione.

Ancora oggi infatti si discute molto su quale deve essere il ruolo pedagogico degli 
insegnanti e anche in generale della scuola, tra chi mette in evidenza l’importanza 
dei contenuti e chi invece quella delle competenze, chi guarda alla scuola come 
un luogo di formazione umana e civica e chi sottolinea il ruolo di preparazione al 
mondo del lavoro.

TU DA CHE PARTE STAI?	 DIBATTITO ARGOMENTATO

1. Schematizza  Partendo dai testi che hai appena let­
to e dalle conoscenze acquisite in questa Unità, elabora 
uno schema in cui metti in evidenza similitudini e diffe­
renze tra la concezione pedagogica dei sofisti e quella di 
Socrate.

2. Rifletti ed elabora  Quale tra le due visioni ti convin­
ce di più? Quale insegnante preferiresti avere? Un sofista o 
un socratico? Argomenta la tua scelta elaborando un testo 
di cento parole e/o esponendola oralmente.

3. Argomenta e dibatti in classe  Con l’aiuto dell’in­

segnante, dividete ora la classe in piccoli gruppi da 3 o 
4 persone, alcuni dovranno sostenere la posizione dei 
sofisti e altri quella di Socrate, trovando argomentazioni 
adeguate ed esempi tratti dalla vostra esperienza come 
studenti e studentesse.
Confrontatevi in classe in una tavola rotonda. Potete sce­
gliere dei portavoce per gruppo o intervenire tutti, l’impor­
tante è stabilire e rispettare i turni di parola.
Alla fine svolgete una piccola attività di debriefing in cui va­
lutare i risultati del confronto.



U 4  Platone. Lo Stato giusto, l’individuo giusto250

Chi è Amore (Eros) per Platone? Che cosa accomuna 
l’amore e il filosofo? 
Nel periodo adulto di riflessione, Platone illustra la 
teoria sull’amore. Non tratta soltanto del sentimento 
romantico e delle relazioni interpersonali: bensì 
descrive la ricerca intellettuale come amore che 
spinge verso l’idea di Bene. L’amore è il sentimento 
verso ciò che sappiamo esistere ma non 
possediamo: il filosofo sa di non essere sapiente, 
ma desidera la conoscenza, la cui manifestazione 
esteriore è la bellezza. Esattamente come Eros 
nel mito raccontato nel Simposio, bisognoso per 
eredità materna (Pènia, ‘povertà’) e intelligente per 
eredità paterna (Pàros, ‘espediente’).

Che cosa intende Platone quando parla delle idee? 
Quali sono le loro caratteristiche?
La dottrina delle idee è centrale nel periodo adulto 
della produzione di Platone. Le idee costituiscono 
il modello degli enti sensibili. Le loro caratteristiche 
più salienti sono: eternità, immutabilità, immobilità, 
immaterialità, realtà, universalità, unicità.

Dove risiedono le idee?
Le idee si trovano in una dimensione separata 
dal mondo sensibile e che rappresenta una realtà 
superiore. Si tratta del mondo intelligibile che è 
possibile cioè cogliere, conoscere e capire soltanto 
con la facoltà dell’Intelletto. Questo “luogo” è 
l’iperuranio, cioè “oltre il cielo”: considerando il 
cielo una specie di confine della dimensione in cui 
viviamo, Platone vuole dirci che le idee si trovano 
fuori dal tempo e dallo spazio. L’iperuranio è 
intelligibile (conoscibile soltanto con la ragione) e 
costituisce il modello del mondo sensibile (fisico e 
materiale che sperimentiamo attraverso i sensi).

Qual è il rapporto tra le idee e gli enti sensibili? Che 
concezione della conoscenza ne deriva?
L’iperuranio ha una struttura ordinata divisa in livelli. 
Al livello inferiore ci sono le idee-modello di enti 
materiali, a livello intermedio ci sono le idee-valori e 
al vertice c’è l’idea del Bene.
Da questa doppia ontologia (due livelli di essere: uno 

sensibile e uno intelligibile) deriva la conoscenza; la 
conoscenza è divisa quindi in due gradi: l’opinione 
sul mondo sensibile e il sapere vero dell’iperuranio. 
La conoscenza è possibile grazie alla reminiscenza 
cioè il processo che riporta alla mente ciò che 
l’anima ha conosciuto nel mondo delle idee: essa 
è immortale come lo sono le idee. La reminiscenza 
può essere favorita dalla discussione maieutica, 
tipica del metodo socratico.

Qual è il significato dell’immagine della caverna? Qual 
è la funzione della filosofia?
La caverna rappresenta il mondo sensibile. Gli 
incatenati che fissano la parete rappresentano 
l’umanità, imprigionata dall’ignoranza. L’esistenza 
di questi individui è metafora della condizione 
umana e della conoscenza del mondo sensibile: 
crediamo di sapere ma in realtà percepiamo 
delle imitazioni delle idee. Il mondo in superficie 
rappresenta l’iperuranio, l’unica dimensione di cui 
si può avere conoscenza: per avere conoscenza, 
quindi, l’esperienza sensibile si rivela insufficiente. 
La vita fuori dalla caverna rappresenta la 
liberazione dall’illusione di sapere e l’individuo 
che sale in superficie è il filosofo. La filosofia ha 
una funzione sociale e politica e l’iperuranio non 
può essere, per il sapiente, un rifugio alternativo al 
mondo sensibile.

Che cosa intende Platone quando dice che 
apprendere equivale a ricordare?
La conoscenza è possibile grazie alla reminiscenza, 
cioè il processo che riporta alla mente ciò che l’anima 
ha conosciuto nel mondo delle idee: essa è immortale.

Quali sono le tre parti dell’anima?
Platone afferma che l’anima è divisa in tre parti: 
razionale, animosa e pulsionale. La rappresenta come 
un carro volante trainato da due cavalli: il guidatore è 
la parte razionale, il cavallo bianco e bello è la parte 
animosa, docile, e il cavallo nero e brutto è la parte 
pulsionale, che si oppone al guidatore.
La prevalenza di ciascuna parte dell’anima rispetto 
alle altre dà luogo a tre tipi antropologici diversi.

A

B

C

D

E

F

G

DALLE DOMANDE ALLE RISPOSTE
PER RIEPILOGARE

C3
AudiosintesiSintesi 

grafica



C 3  Il Platone maturo. Oltre il pensiero socratico 251

ANTOLOGIA
DAL TESTO AL PENSIERO

T1	 Il mito dell’androgino:  
gli innamorati cercano la loro metà 

Come abbiamo studiato, nel Simposio a turno gli interlocutori si esprimono sul tema dell’amore e 
le caratteristiche che emergono dalle loro riflessioni saranno poi sintetizzate, rielaborate e superate 
nel mito della nascita di Amore raccontato da Socrate.
Tuttavia, anche se non rispecchia la prospettiva platonica, nella storia della cultura occidentale 
ad aver maggior fortuna è probabilmente il racconto del personaggio Aristofane, commediografo 
ateniese: basti pensare all’uso diffuso dell’espressione “la mia metà” per indicare il proprio partner. 
Ebbene, questo modo di dire comune deriva proprio dal mito narrato nel Simposio da Aristofane, 
secondo il quale l’amore è l’aspirazione a ricongiungere le due metà di un essere unitario origi-
nario. In questo passo del dialogo, il filosofo spiega in modo suggestivo ed estremamente efficace 
alcune dinamiche che ciascuno di noi può sperimentare nella vita: l’attrazione fisica, l’innamora-
mento, l’amore e anche alcune sensazioni fisiologiche e pensieri legati a queste emozioni e a questi 
sentimenti. Il racconto del commediografo descrive inoltre l’omosessualità come forma di amore 
naturale e giustificata, anche se non ha scopo riproduttivo. 

5

10

L’antica forma umana
Disse Aristofane «ho in mente di parlare in maniera un po’ diversa da come avete fatto 
[...]. A me pare che gli uomini1 non abbiano assolutamente capito la potenza dell’amore 
[...]. Io cercherò pertanto di illustrarvi la sua potenza, e voi ne sarete maestri ad altri. 
Ma preliminarmente voi dovete comprendere la natura umana e i casi suoi. Ebbene in 
antico2 la nostra natura non era la stessa di ora, bensì era diversa. In principio i sessi 
degli esseri umani erano tre, non due come adesso, maschile e femminile, ma in più ce 
n’era un terzo, che partecipava del maschile e del femminile; ora è scomparso, anche se 
ne resta il nome. In quel tempo c’era infatti il sesso androgino, che condivideva la forma 
e il nome3 di entrambi, il maschile e il femminile, ma ora non ne resta appunto che il 
nome4 [...]. In secondo luogo la forma di ciascuna persona era tutta rotonda, col dorso 
e i fianchi formanti un cerchio, e aveva quattro mani5 e altrettante gambe, e sopra il 
collo tondo due facce, che erano orientate in direzione opposta, una sola testa, e quat-

1.  Attenzione: in 
questo brano, come nel 
linguaggio comune, il 
termine “uomo” è usato 
talvolta per indicare 
l’umanità (come in questo 
caso) e altre volte per 
indicare individui di 
genere maschile.

2.  Con il riferimento 
all’antichità il personaggio 
di Aristofane vuole 
intendere una dimensione 
mitica piuttosto che molto 
remota nel passato.
3. I l termine “androgino” 
è, infatti, formato 
dall’unione delle parole 

anèr/andròs, ‘uomo’, e 
ghynè, ‘donna’.
4. I n realtà forme di 
androginia non sono 
oggi scomparse del 
tutto, ma si ritrovano 
nell’ermafroditismo, 
ovvero nella condizione di 
presenza contemporanea 

nella stessa persona di 
organi costituiti da tessuti 
sia ovarici sia testicolari.

5.  Quattro braccia, 
ciascuna con una mano. 
 
 

[Platone, Simposio, 
189c-192e, trad. di F. 
Ferrari, Rizzoli, Milano 
1997, pp. 139-149]



U 4  Platone. Lo Stato giusto, l’individuo giusto252

A
N

T
O

LO
G

IA

15

20

25

30

35

40

45

50

55

tro orecchi, e due membri6 e tutti gli altri 
particolari quali si possono immaginare da 
queste indicazioni. E camminavano in po-
sizione eretta, come ora, e in qualunque di-
rezione; ma quando si mettevano a corre-
re, si slanciavano in tondo reggendosi sulle 
otto membra, come i saltimbanchi quando 
danzano in cerchio facendo la ruota con le 
gambe levate in su. E i sessi erano tre in 
quanto il maschio ebbe origine dal sole, la 
femmina dalla terra, e il terzo sesso, che 
aveva elementi in comune con gli altri due, 
dalla luna, che partecipa appunto della na-
tura del sole e della terra7. Ed essi erano 
tondi e tondo era il loro modo di procedere, 
per somiglianza coi loro progenitori.

L’irritazione di Zeus
Così erano terribili per forza e per vigore, 
e avevano ambizioni superbe, e attaccaro-
no gli dèi e [...] si tramanda che tentaro-
no di scalare il cielo, per assalire gli dèi. 
Allora Zeus e gli altri dèi discutevano su 
che cosa fare di loro, ed erano nel dubbio: 
non potevano ucciderli e far scomparire la 
loro razza [...], giacché in tal caso sareb-
bero scomparsi anche gli onori e i sacrifici 
che gli uomini tributavano loro – né d’altra 
parte potevano lasciare che si scatenasse-
ro liberamente. Finché Zeus ebbe un’idea e 
disse “Credo di aver trovato il modo perché 
gli uomini possano continuare ad esistere rinunciando però, una volta diventati più 
deboli, alle loro insolenze. Adesso li taglierò in due uno per uno, e così si indeboliranno 
e nel contempo, raddoppiando il loro numero, diventeranno più utili a noi8; e cammi-
neranno eretti su due gambe. Se vedrò che continuano a imperversare e non intendono 
stare tranquilli, allora li taglierò nuovamente in due, di modo che debbano muoversi 
saltellando su una gamba sola”. Detto questo, cominciò a tagliare gli uomini in due, 
come si fa per le sorbe9 prima di metterle sotto sale o quando si tagliano le uova in due 
col capello; e via via che li tagliava in due, dava ordine ad Apollo di girare la faccia e la 
metà del collo dalla parte del taglio, di modo che ogni uomo, osservando il taglio operato 
su di sé, diventasse più continente10; poi ordinò che lo medicasse. E Apollo girò la loro 
faccia, e tirando da ogni parte la pelle verso quello che ora si chiama ventre11, come si 
fa con le borse strette da un nodo, vi praticò una sola bocca annodandola nel mezzo del 
ventre, quello che ora si chiama ombelico. E le altre rughe (ne erano rimaste molte) le 
spianò, e dette forma al petto usando uno strumento simile a quello che usano i calzo-
lai quando spianano sul piede di legno le grinze delle pelli; ma ne lasciò qualcuna sul 
ventre, a ricordo dell’antico evento. 

6. O rgani sessuali.
7. L a Luna partecipa di entrambe 
le nature perché è composta da 
minerali, come il nostro pianeta, 
ma è luminosa, come il Sole.

8. R addoppiare il numero degli 

esseri umani significa anche 
raddoppiare il numero di sacrifici 
che essi fanno in onore degli dèi.

9. L e sorbe (o sorbole) sono frutti 
dell’albero del sorbo, sono piccole, 
di color mattone e hanno forma 

tondeggiante. Si raccolgono acerbe, 
si fanno maturare e si conservano 
con diversi sistemi: qui sotto sale.

10. M oderato.

11.  Si intende l’addome.

Ermafrodita, il «sesso androgino», con aquila
[dall’Aurora consurgens, Ms Rh. 172, 
Zentralbibliothek, Zurigo]



C 3  Il Platone maturo. Oltre il pensiero socratico 253

A
N

T
O

LO
G

IA

60

65

70

75

80

85

90

L’innamoramento e il desiderio
Ordunque, allorché la forma originaria fu tagliata in due, ciascuna metà aveva nostalgia 
dell’altra e la cercava, e così, gettandosi le braccia intorno e annodandosi l’un l’altra per 
il desiderio di ricongiungersi nella stessa forma, morivano di fame e anche di inattività, 
poiché l’una non intendeva far nulla separata dall’altra [...]. Allora Zeus si impietosì ed 
escogitò un altro stratagemma: trasferì sul davanti le parti genitali che fino a quel mo-
mento tenevano anch’esse all’esterno, e del resto non generavano né partorivano l’uno 
nell’altro bensì in terra [...] – così dunque le trasferì sul davanti e fece sì che grazie ad 
esse generassero gli uni negli altri, mediante il sesso maschile dentro quello femminile, 
allo scopo che, nell’amplesso, se un uomo si imbatteva in una donna, generassero e ne 
avesse origine la discendenza; se invece si imbatteva in un altro uomo, si ingenerasse 
sazietà dello stare insieme e si staccassero per volgersi all’azione e per occuparsi delle 
altre necessità dell’esistenza. E dunque da tempo così remoto è innato negli esseri umani 
l’amore degli uni per gli altri, anzi esso è restauratore dell’antica natura in quanto cerca 
di curare e restituire all’unità, di doppia che è divenuta, l’umana natura. Per quanto cia-
scuno di noi, in quanto è stato tagliato come si fa con le sogliole12, è la metà, il contras-
segno, di un singolo essere; e naturalmente ciascuno cerca il contrassegno di sé stesso. 
Di conseguenza gli uomini che sono il risultato del taglio di quell’insieme che allora si 
chiamava androgino, amano le donne, e appartiene alla categoria la maggior parte [...], e 
parimenti le donne che amano gli uomini [...]. Invece le donne che provengono dal taglio 
di due donne, provano scarsa inclinazione verso gli uomini, ma tendono piuttosto verso 
le altre donne, e le lesbiche13 derivano da questa categoria. Infine quelli che sono taglio 
di maschio vanno a caccia dei maschi [...] sarebbero contenti di vivere gli uni con gli altri 
senza sposarsi14 [...]. Non sembra assolutamente trattarsi del rapporto sessuale, come se 
stessero insieme l’uno accanto all’altro con tanta passione in vista di questa soddisfazio-
ne; in realtà è chiaro che l’anima di ciascuno dei due desidera qualcos’altro, che non sa 
esprimere, eppure vaticina15 ciò che desidera e lo esprime per enigmi. E se Efesto16 coi 
suoi strumenti si accostasse a loro mentre sono stretti insieme e domandasse: “Che cos’è, 
miei cari, che desiderate che l’uno riceva dall’altro? [...] Forse desiderate stare vicini il più 
possibile l’uno all’altro, tanto da non lasciarvi né di giorno né di notte? Perché se è questo 
che desiderate, allora voglio liquefarvi e saldarvi insieme in modo che di due diventiate 
uno e viviate insieme fino al termine della vita come un solo essere [...]” non c’è dubbio 
che, udito ciò, nessuno si tirerebbe indietro né mostrerebbe di desiderare qualcos’altro, 
ma crederebbe di aver udito precisamente quello che da tempo agognava, e cioè di con-
giungersi e fondersi con l’amato per diventare una cosa sola». 

12.  Questa è 
un’immagine che 
compare in una delle 
commedie di Aristofane, 
la Lisistrata.

13. I l termine 

“lesbismo” per indicare 
l’omosessualità 
femminile è comune 
nella Grecia antica 
perché ha origine proprio 
in quel periodo: la parola 
deriva dal nome dell’isola 

di Lesbo, patria della 
poetessa Saffo, che in 
alcune poesie d’amore 
descrive i suoi sentimenti 
per altre donne.

14.  Con delle donne.

15.  Cerca di esprimere e 
annunciare.

16. D io del fuoco e della 
metallurgia. 
 

PER INQUADRARE IL TESTO

Gli esseri umani “primitivi” erano creature fortissime di 
forma complessivamente sferica, chiamate androgini. 
Avevano una testa con due volti e quattro orecchie, 
due organi genitali, otto arti e si muovevano rotolando 
molto veloce. Quando però gli androgini cercarono di 
ribellarsi agli dèi, per punirli Zeus li divise, dando ori-

gine all’uomo e alla donna, al maschio e alla femmina 
così come li conosciamo noi oggi. Da quel momento, 
ciascuna metà cerca la metà dalla quale è stata stac-
cata: in questo consiste l’amore. Quando due metà si 
ritrovano, pur di non rischiare di perdersi staccandosi, 
rinunciano anche a nutrirsi. È un’efficace spiegazione 



U 4  Platone. Lo Stato giusto, l’individuo giusto254

A
N

T
O

LO
G

IA

di una sensazione fisiologica di inappetenza che può 
capitare a tutti di avvertire quando ci si innamora. Dal 
momento che, per evitare il rischio di perdersi, le due 
metà si abbracciano strette e pur di non lasciarsi arri-
vano anche a morire, Zeus “inventa” il rapporto ses-
suale in modo che da quell’abbraccio, a volte fatale, 
nascano dei figli e conseguentemente la specie uma-
na non si estingua. Zeus è infatti interessato a mante-
nere in vita la specie umana, perché se si estingues-
se allora nessuno farebbe più sacrifici in onore degli 
dèi. Pur non avendo come risultato la procreazione, 
per Platone anche la relazione erotica omosessuale 
è comunque finalizzata a evitare l’estinzione umana: 
sfogando l’attrazione fisica con il rapporto sessuale, le 
due metà possono poi staccarsi l’un l’altro per il tempo 
necessario a svolgere altre attività e in questo modo 
sopravvivono. Di nuovo Platone offre una spiegazione 
a una reazione fisiologica che può presentarsi dopo 
un rapporto erotico e che spinge ad allontanarsi dal 
partner.

Il personaggio Aristofane ci dice che anche l’orien-
tamento sessuale dipende da qual è l’essere uma-
no primitivo da cui ciascuna metà è stata tagliata. 
Prima dell’intervento divino esistevano tre generi: 
androgino, uomo-uomo, donna-donna. Dopo la di-
visione operata da Apollo, l’androgino si divide in 
un uomo e in una donna, che vanno alla ricerca 
l’uno dell’altra finché si trovano, si riconoscono e 
non si lasciano più. Analogamente, dall’uomo-uo-
mo e dalla donna-donna nascono due individui 
dello stesso sesso che andranno alla ricerca l’u-
no dell’altro fino a che si ricongiungeranno come 
coppia.
Dopo aver dato un’efficacissima spiegazione dell’at-
trazione fisica e dell’istinto sessuale, il personaggio di 
Aristofane precisa che non si tratta soltanto di que-
sto: a cercarsi, riconoscersi e a non volersi separare 
sono le anime delle due metà e non solamente i corpi. 
È una sensazione dell’anima quella di essere incom-
pleta senza la propria metà.

PER CAPIRE

1.  Quanti erano i generi umani dell’età mitica de-
scritta dal personaggio di Aristofane?

2.  Perché Zeus si adira con l’umanità ma decide di 
non sterminarla?

3.  Perché Zeus “inventa” il rapporto erotico etero-
sessuale?

PER RIFLETTERE

4.  Confronta il mito della nascita di Amore, che 
abbiamo studiato in questo capitolo, con il mito 
dell’androgino e illustra perché Aristofane offre una 
spiegazione dell’amore più limitata rispetto a quella 
di Socrate.

T2 I gradi dell’amore per la bellezza

Nel brano qui proposto, tratto dal Simposio, Socrate riferisce ai commensali gli insegnamenti ricevuti 
in tema di amore (Eros) dalla sacerdotessa Diotìma di Mantinèa, una delle filosofe più importanti del 
mondo antico. A partire dalla premessa fondamentale che l’amore è sempre amore del bello, viene qui 
esposta la teoria dei gradi dell’amore per la bellezza. Si parte dall’amore per la bellezza dei singoli cor-
pi e delle singole anime; poi si sale di livello spingendosi verso una dimensione collettiva: l’amore per 
la bellezza delle attività umane, delle leggi della pòlis, delle conoscenze. Il gradino più alto di questo 
percorso di crescita è l’amore per la forma ideale di bellezza, il Bello in sé (in greco tò kalòn) che per 
Platone si identifica con l’idea suprema del Bene. 



C 3  Il Platone maturo. Oltre il pensiero socratico 255

A
N

T
O

LO
G

IA

5

10

15

20

25

30

35

40

45

1. I l termine 
“iniziazione” sta a 
indicare il percorso 
di formazione e di 
addestramento che 
l’iniziato, ovvero la 
persona inizialmente 
inesperta, è chiamato 
a compiere per 
raggiungere un alto 
livello di conoscenza 
e competenza nel 
settore o nell’attività 
in cui viene 
introdotto.

[Platone, Simposio, 
209e-211c, trad. 
di G. Calogero, 
in Platone, Opere 
complete, Laterza, 
Bari-Roma 2019, ed. 
digitale]

L’amore per la bellezza nei corpi
Fino a queste cose d’amore forse, o Socrate, anche tu potrai essere iniziato; ma a quelle 
perfette e alla più alta iniziazione1 cui tendono anche queste, se si procede in modo 
giusto, non so se tu saresti capace di essere iniziato. Parlerò allora io – disse – e metterò 
tutto il mio impegno, e tu cerca di seguirmi, se ne sei capace. In verità – disse –, chi 
procede per la giusta via verso questo termine, bisogna che incominci fin da giovane ad 
avvicinarsi ai corpi belli e, in primo luogo, se chi gli fa da guida lo guida bene, bisogna 
che ami un corpo solo e in quello generi discorsi belli; poi bisogna che capisca che la 
bellezza presente in un corpo qualsiasi è sorella della bellezza che è in un altro corpo e 
che, se si deve tener dietro a ciò che è bello per la forma, sarebbe una grande insensa-
tezza credere che non sia una e identica la bellezza che traluce in tutti i corpi. E dopo 
che ha capito questo, deve farsi amatore di tutti i corpi belli e moderare l’eccessivo ar-
dore per un solo corpo, facendone poco conto e giudicandolo una piccola cosa.

L’amore per la bellezza nelle anime e nelle attività umane
Dopo di questo dovrà ritenere la bellezza che è nelle anime come di maggior valore ri-
spetto a quella che è nei corpi; e perciò, se uno ha un’anima buona, ma ha un piccolo 
fiore di bellezza fisica, dovrà essere pago di amarlo, prendersi cura di lui, e partorire e 
ricercare discorsi che siano capaci di rendere i giovani migliori. E in questo modo egli 
sarà poi spinto a considerare il bello che è nelle varie attività umane e nelle leggi e a 
vedere che esso è sempre tutto quanto congenere a se stesso, in modo da rendersi conto 
che il bello che concerne il corpo è una piccola cosa. 

L’amore per la bellezza nelle conoscenze
Dopo le attività umane, bisogna che venga condotto alle scienze, affinché possa vedere 
anche la bellezza delle conoscenze e, guardando alla bellezza ormai a grande raggio, 
non più amando come uno schiavo la bellezza che è in una sola cosa, ossia la bellezza 
di un giovanetto o di un uomo o di un’unica attività umana, non sia più, servendo a 
quella, un uomo da poco e di animo meschino, e rivolto invece lo sguardo al vasto mare 
del bello e contemplandolo, partorisca molti discorsi, belli e splendidi, e pensieri in un 
amore della sapienza e senza limite, fino a che, essendosi in questo modo rafforzato 
ed essendo cresciuto, saprà vedere una conoscenza unica come questa che riguarda il 
bello di cui ora ti dirò.

L’amore per il bello in sé
Ora – disse –, cerca di fare attenzione quanto più ti è possibile. Chi sia stato educato 
fino a questo punto rispetto alle cose d’amore, contemplando una dopo l’altra e nel 
modo giusto le cose belle, costui, pervenendo ormai al termine delle cose d’amore, scor-
gerà immediatamente qualcosa di bello, per sua natura meraviglioso, proprio quello, 
o Socrate, a motivo del quale sono state sostenute tutte le fatiche di prima: in primo 
luogo, qualcosa che sempre è, e che non nasce né perisce, non cresce né diminuisce, e 
inoltre non è da un lato bello e dall’altro brutto, né talora bello e talora no, né bello in 
relazione ad una cosa e brutto in relazione ad un’altra, né bello in una parte e brutto 
in altra parte, né in quanto bello per alcuni e brutto per altri. E neppure il bello si mo-
strerà a lui come un volto, o come delle mani, né come alcun’altra delle cose di cui il 
corpo partecipa; né si mostrerà come un discorso e come una scienza, né come qualcosa 
che è in qualcos’altro, ad esempio in un essere vivente, oppure in terra o in cielo, o in 
qualcos’altro, ma si manifesterà in sé stesso, per sé stesso, con sé stesso, come forma 
unica che sempre è. Invece, tutte le altre cose belle partecipano di quello in un modo 
tale che, anche se esse nascono e periscono, quello in nulla diventa maggiore o minore, 
né patisce nulla.
E quando uno, partendo dalle cose di quaggiù, mediante l’amore dei giovanetti in modo 
retto, sollevandosi in alto comincia a vedere quel bello, egli viene a raggiungere, in un 



U 4  Platone. Lo Stato giusto, l’individuo giusto256

A
N

T
O

LO
G

IA

PER INQUADRARE IL TESTO 

Il punto di partenza della teoria platonica dei gra-
di dell’amore per il bello è costituito dall’attrazione 
sessuale che la bellezza fisica di un corpo suscita 
in noi. Quanto basta a far cadere il falso mito del 
cosiddetto “amore platonico” come sinonimo di 
amore ideale, vissuto nella dimensione del sogno e 
della fantasia  [> cfr. BOX, p. 228]. Per Platone ogni 
essere umano è chiamato a scoprire il legame in-
scindibile tra l’amore (Eros) e la bellezza attraverso 
un percorso in salita, così come è avvenuto per So-
crate sotto la sapiente guida della filosofa Diotìma. 
Dopo avere sperimentato il primo livello della bel-
lezza fisica dei corpi, l’iniziato si cimenta con la 
dimensione più elevata della cura per la bellezza 
delle anime. Questo è un crocevia molto importan-
te nel cammino di chi viene introdotto alla com-
prensione del nesso profondo tra amore e bellezza. 
Infatti, nel passaggio successivo la dimensione in-
dividuale dell’amore per la bellezza dei singoli corpi 
e delle singole anime lascia il posto alla scoper-
ta dell’amore per la bellezza dei beni comuni: le 
pratiche umane e le norme che regolamentano la 
vita sociale. Da qui si procede verso livelli di com-
plessità ancora più alti. L’acquisizione di una visio-

ne più ampia dell’amore illumina la bellezza delle 
conoscenze scientifiche e dei saperi. L’iniziato ha 
affrontato con pazienza e tenacia i crescenti gradi 
di difficoltà del percorso. A questo punto, sempre 
con l’aiuto di una guida esperta, è pronto per l’ulti-
ma decisiva sfida: raggiungere la conoscenza della 
forma più alta di amore per la bellezza, l’amore per 
il bello in sé (in greco tò kalòn). Si tratta di imparare 
a riconoscere e amare l’idea di bellezza allo stato 
assoluto. Una forma ideale di bellezza che si pre-
senta con i caratteri dell’eternità, perfezione, unici-
tà in sé stessa, per sé stessa, con sé stessa. Per 
Platone il bello in sé rappresenta l’unità di misura 
per osservare e valutare la qualità specifica di tutte 
le molteplici forme di amore e di bellezza esistenti 
nel mondo sensibile. Tali forme, infatti, sono una 
copia imperfetta di quel modello perfetto e acqui-
stano luminosità e bellezza soltanto se illuminate 
dal loro sole, il Bello in sé coincidente per Platone 
con l’idea del Bene, il vertice nella gerarchia delle 
idee. In sintesi, alla base della teoria dei gradi del-
la bellezza si colloca la concezione platonica della 
realtà: il mondo sensibile riflette il mondo intelligi-
bile delle idee immutabili ed eterne.

50

certo senso, il termine. Infatti, la giusta maniera di procedere da sé o di essere condotto 
da un altro nelle cose d’amore è questa: prendendo le mosse dalle cose belle di quaggiù, 
al fine di raggiungere quel Bello, salire sempre di più, come procedendo per gradini, da 
un solo corpo bello a due, e da due a tutti i corpi belli, e da tutti i corpi belli alle belle 
attività umane, e da queste alle belle conoscenze, e dalle conoscenze procedere fino a 
che non si pervenga a quella conoscenza che è conoscenza di null’altro se non del Bello 
stesso, e così, giungendo al termine, conoscere ciò che è il bello in sé. 

PER CAPIRE

1.  Quale ruolo ha Diotìma nell’iniziazione di Socra-
te all’amore per il bello?

2.  Qual è il livello di partenza nella teoria platonica 
dei gradi della bellezza?

3.  Quali sono le caratteristiche dell’idea del bello 
in sé? 

PER RIFLETTERE

4.  Prova a schematizzare per punti la teoria pla-
tonica dei gradi dell’amore per il bello, distinguen-
do il profilo individuale dell’amore per la bellezza 
da quello collettivo. Alla luce della tua esperienza 
e dei tuoi studi indica in quale grado di amore ti 
riconosci maggiormente e in quale ti senti meno 
rappresentato. Motiva le tue scelte e argomenta 
le tue tesi. 



C 3  Il Platone maturo. Oltre il pensiero socratico 257

A
N

T
O

LO
G

IA

5

10

15

20

25

30

I prigionieri nella grotta
«Dopo tutto questo», dissi, «paragona la nostra natura, in rapporto all’educazione e 
alla mancanza di educazione, a una condizione di questo tipo. Immagina dunque degli 
uomini in una dimora sotterranea a forma di caverna, con un’entrata spalancata alla 
luce e larga quanto l’intera caverna; qui stanno fin da bambini, con le gambe e il collo 
incatenati così da dover restare fermi e da poter guardare solo in avanti, giacché la 
catena impedisce loro di girare la testa; fa loro luce un fuoco acceso alle loro spalle, 
in alto e lontano; tra il fuoco e i prigionieri passa in alto una strada, e immagina che 
lungo di essa sia stato costruito un muretto, simile ai parapetti che i burattinai pon-
gono davanti agli uomini che manovrano le marionette mostrandole, sopra di essi, al 
pubblico».
«Vedo» disse.
«Vedi allora che dietro questo muretto degli uomini portano, facendoli sporgere dal 
muro stesso, oggetti d’ogni genere e statuette di uomini e di altri animali di pietra, 
di legno, foggiate nei modi più vari; com’è naturale alcuni dei portatori parlano, altri 
tacciono.»
«Strana immagine descrivi», disse, «e strani prigionieri».
«Simili a noi» dissi io. «Pensi innanzitutto che essi abbiano visto, di sé stessi e dei loro 
compagni, qualcos’altro se non le ombre proiettate dal fuoco sulla parete della caverna 
che sta loro di fronte?»
«E come potrebbero», disse, «se sono costretti per tutta la vita a tenere la testa 
immobile?»
«E lo stesso non accadrà per gli oggetti che vengono fatti sfilare?»
«Sì.»
«Se dunque fossero in grado di discutere fra loro, non pensi che essi chiamerebbero 
oggetti reali le ombre che vedono?»
«Necessariamente.»
«E se la prigione avesse un’eco dalla parete verso cui sono rivolti, ogni volta che uno dei 
portatori parlasse, credi penserebbero che a parlare sia qualcos’altro se non l’ombra 
che passa?»
«Per Zeus, io no di certo» disse.
«Insomma questi prigionieri» dissi io «considererebbero la verità come nient’altro che le 
ombre degli oggetti artificiali».
«È del tutto necessario» disse.

T3	 L’allegoria della caverna

Leggiamo questo famoso passaggio della Repubblica, sul quale abbiamo già riflettuto. Il settimo 
libro della Repubblica inizia proprio con questa allegoria con cui Socrate descrive a Glaucone, suo 
interlocutore e fratello di Platone, la condizione umana. Questa è descritta come la prigionia, in 
catene, in una caverna sotterranea e la liberazione dalle catene e l’uscita dalla caverna rappre-
sentano il processo conoscitivo “ascendente”. Il processo culmina con la conoscenza dell’idea del 
Bene, raffigurato metaforicamente dal Sole, e si conclude con il rientro nella caverna per mettere 
a disposizione della collettività il proprio sapere. Questa allegoria serve a Platone per illustrare il 
dualismo ontologico (l’esistenza di due tipi di essere, le idee e gli enti materiali) e gnoseologico (la 
differenza tra la conoscenza del mondo intelligibile e quella del mondo sensibile), nonché il ruolo 
politico-pedagogico del filosofo.
Per un video d’autore di questo racconto platonico, cerca sul web «Orson Welles 1973 Plato’s alle-
gory of the cave».

[Platone, Repubblica, 
VII, 514a-517d, trad. 
di M. Vegetti, Rizzoli, 
Milano 2010,  
pp. 841-851]

Guarda la  
videoanalisi  

del brano

 SAUDINO
VIDEOSOFIA



U 4  Platone. Lo Stato giusto, l’individuo giusto258

A
N

T
O

LO
G

IA

1.  Come accade spesso 
nelle opere di Platone, 
il riferimento alla 
natura ha un valore 
di “doverosità” che si 
contrappone allo stato 

di fatto: la condizione 
naturale per l’essere 
umano è quella di 
sciogliersi dalle catene, 
che rappresentano 
l’ignoranza.

2. L a liberazione è 
improvvisa, anche 
inaspettata, quindi 
costituisce una frattura 
netta in quella che è la 
vita dell’incatenato.

3. R iflesso di luce che 
abbaglia.

4. I n un primo 
momento. 

35

40

45

50

55

Uscita dalla grotta e risalita verso la luce
«Osserva ora» io dissi «che cosa rappresenterebbero per costoro lo scioglimento dai loro 
legami e la guarigione dalla loro follia, se per natura1 accadesse loro qualcosa di questo 
genere. Quando uno fosse sciolto e improvvisamente2 costretto ad alzarsi, a girare il 
collo, a camminare, ad alzare lo sguardo verso la luce, tutto questo facendo soffrirebbe 
e a causa del riverbero3 non potrebbe fissare gli occhi sugli oggetti di cui prima vedeva 
le ombre; che cosa credi risponderebbe, se qualcuno gli dicesse che prima vedeva sem-
plici illusioni, e che ora, più vicino all’essere e rivolto verso oggetti dotati di maggiore 
esistenza, vede in modo più corretto, e se inoltre, mostrandogli ognuno degli oggetti che 
sfilano, gli chiedesse che cosa è, e lo costringesse a rispondere? non credi che sarebbe 
in difficoltà e riterrebbe che ciò che vedeva prima era più vero di quel che adesso gli si 
mostra?»
«Molto di più» disse.
«E se ancora lo si obbligasse a rivolgere lo sguardo verso la luce stessa, non proverebbe 
dolore agli occhi, e non si volgerebbe per fuggire verso ciò che può guardare, non 
penserebbe che questo è in realtà più chiaro di quanto gli viene mostrato?»
«Proprio così» disse. «E se poi» dissi io «lo si portasse via con la forza, su per la salita 
aspra e ripida, e non lo si lasciasse prima di averlo trascinato alla luce del sole, non 
soffrirebbe forse, non protesterebbe per essere così trascinato? ed una volta giunto alla 
luce, gli occhi abbagliati dal suo splendore, potrebbe vedere una sola delle cose che ora 
chiamiamo vere?»
«No di certo», disse, «almeno di primo acchito4».
«Avrebbe dunque bisogno, penso, di assuefazione, per poter vedere le cose di quassù. 

Jan Saenredam
Allegoria della 
caverna di 
Platone, 1604 
[British Museum, 
Londra] 



C 3  Il Platone maturo. Oltre il pensiero socratico 259

A
N

T
O

LO
G

IA

60

65

70

75

80

85

90

Prima potrebbe osservare, più agevolmente, le ombre, poi le immagini riflesse nell’acqua 
degli uomini e delle altre cose, infine le cose stesse; di qui potrebbe passare all’osservazione 
dei corpi celesti e del cielo stesso durante la notte, volgendo lo sguardo alla luce degli astri 
e della luna con maggior facilità che, di giorno, al sole e alla sua luce.»
«E come no?»
«E finalmente, penso, potrebbe fissare non già le parvenze5 del sole riflesse nell’acqua 
o in luoghi estranei, bensì il sole stesso nella sua propria sede, e contemplarlo qual è.»
«Necessariamente» disse.
«E allora giungerebbe ormai, intorno al sole, alla conclusione che esso, oltre a provvedere 
alle stagioni e al corso degli anni, e a regolare ogni cosa nel mondo visibile, è anche in 
qualche modo la causa di tutto ciò che essi vedevano nella caverna.»
«È chiaro» disse «che a quel punto giungerebbe a queste conclusioni».
«Ma allora, ricordando la sua precedente dimora e il sapere di laggiù e i suoi compagni 
di prigionia, non credi che sarebbe felice del proprio mutamento di condizione, e 
compiangerebbe gli altri?»
«Certo.»
«Quanto poi agli eventuali onori e lodi che i prigionieri si tributavano reciprocamente, 
quanto ai premi conferiti a chi scorgeva più acutamente le ombre che passavano, e meglio 
ricordava quali di solito venivano prime, quali ultime e quali contemporaneamente, e 
su questa base indovinava più efficacemente il futuro passaggio, pensi che egli sarebbe 
ancora desideroso di ottenerli e invidioso di quelli che ricevono onori e potere fra i pri-
gionieri, o piuttosto, condividendo quel che dice Omero, preferirebbe di molto “esser 
bifolco, servire un padrone, un diseredato”6, e sopportare qualsiasi prova pur di non 
opinare quelle cose e vivere quella vita?»
«Così» disse «credo anch’io: tutto accetterebbe di soffrire piuttosto che vivere in quel 
modo».
«Rifletti ancora su questo» dissi io. «Se costui, ridisceso, si sedesse di nuovo al suo 
posto, non avrebbe forse gli occhi colmi di oscurità, venendo di colpo dal sole?» 
«Certo» disse.
«Ma se dovesse di nuovo discernere quelle ombre e disputarne7 con quelli che son sem-
pre rimasti in catene, mentre vede male perché i suoi occhi non si sono ancora assue-
fatti, ciò che richiederebbe un tempo non breve, non si renderebbe forse ridicolo, non si 
direbbe di lui che, salito quassù, ne è tornato con gli occhi rovinati, e dunque non val 
la pena neppure di tentare l’ascesa? e chi provasse a scioglierli e a guidarli verso l’alto, 
appena potessero afferrarlo e ucciderlo, non lo ucciderebbero?»
«Sicuramente» disse.

Spiegazione dell’allegoria
«Quest’immagine pertanto, caro Glaucone», io dissi, «va applicata tutta intera a quel che 
dicevamo prima8: la regione che ci appare tramite la vista è da paragonare alla dimora 
dei prigionieri, la luce del fuoco che sta in essa alla potenza del sole; ponendo poi la 

5. L ’aspetto.
6.  Platone cita Omero, 
Odissea, libro XI, v. 489, 
in cui il poeta descrive 
Achille tra le ombre: 
piuttosto che tornare ad 
essere incatenato nella 
grotta sotterranea, l’ex-
prigioniero preferirebbe 
essere uno schiavo 
sotto padrone. L’unica 
forma di conoscenza dei 

prigionieri è legata al 
ripetersi di determinati 
fenomeni, un genere 
di esperienza che non 
riesce necessariamente 
a cogliere la reale natura 
dei fenomeni stessi. La 
descrizione di questo 
genere di conoscenza 
ricorda la natura dei 
saperi empirici, basati 
sull’osservazione e 

la determinazione di 
regolarità dei fenomeni 
(su queste pratiche si 
fondano, ad esempio, la 
medicina e l’astronomia 
del tempo).

7. D istinguere le ombre 
e discuterne.

8.  Socrate si riferisce 
alla metafora della linea, 
che ha corrispondenza 
con l’allegoria della 

caverna. Lungo la linea 
infatti si collocano diversi 
tipi di enti conoscibili 
e le relative forme di 
conoscenza: immagini, 
oggetti sensibili, concetti 
scientifici e idee. A 
essi corrispondono: 
immaginazione, credenza 
(forme di opinione), 
deduzione e intuizione 
(forme di scienza).



U 4  Platone. Lo Stato giusto, l’individuo giusto260

A
N

T
O

LO
G

IA

95

100

105

salita quassù e la contemplazione di quel che vi è quassù come l’ascesa dell’anima verso 
il luogo del noetico9 non t’ingannerai sulla mia aspettativa, dal momento che vuoi co-
noscerla. Dio solo sa se essa può esser vera. Questo è comunque quel che a me appare: 
all’estremo confine del conoscibile v’è l’idea del buono10 e la si vede a stento, ma una 
volta vistala occorre concludere che essa è davvero sempre la causa di tutto ciò che vi 
è di retto e di bello, avendo generato nel luogo del visibile la luce e il suo signore11, in 
quello del noetico essendo essa stessa signora e dispensatrice di verità e di pensiero; e 
che deve averla vista chi intenda agire saggiamente sia nella vita privata sia in quella 
pubblica12».
«Sono d’accordo anch’io», disse, «almeno come mi è possibile».
«Su, allora» dissi io: «convieni anche su questo fatto, che non c’è da sorprendersi se chi 
è giunto fino a tal punto non voglia poi occuparsi delle faccende degli uomini, e la sua 
anima aspiri sempre a restare lassù: è in effetti del tutto verosimile che sia così, se an-
che questo sta nel modo descritto dalla nostra immagine13».

9. L ’iperuranio, il mondo 
delle idee, conoscibile 
solo attraverso la ragione.

10. I l filosofo spiega 
l’allegoria con l’immagine 

del Sole che rappresenta 
l’idea del Bene.

11. I l Sole.

12. I l Bene è il principio 

al quale guardare per 
capire come comportarsi 
nella dimensione sia 
dell’etica sia della 
politica.

13.  Chi vede la verità 
non desidera occuparsi 
più di credenze 
infondate. 

PER INQUADRARE IL TESTO

La voce narrante di Socrate chiarisce subito che 
questa allegoria riguarda la condizione umana. Più 
nello specifico, ha a che vedere con l’educazione, 
un processo conoscitivo che riguarda l’intera vita e, 
come capiremo, riguarda anche il ruolo del filosofo 
nella società. La condizione umana viene parago-
nata a quella di chi si trovi prigioniero in una grotta 
sotterranea, incatenato, con lo sguardo rivolto sulla 
parete di fondo. 
La grotta rappresenta il mondo sensibile del quale si 
può avere soltanto opinione e non conoscenza vera. 
Incatenati in questa posizione, i prigionieri sono ob-
bligati a guardare, davanti a loro, un gioco di ombre 
proiettate da oggetti alle loro spalle, che quindi non 
riescono a vedere. Platone vuole dire che l’esperien-
za sensibile non può costituire vera conoscenza. I 
prigionieri ragionano come se quelle ombre fossero 
realtà perché è, di fatto, tutto ciò che riescono a per-
cepire coi sensi.
Se qualcuno fosse liberato dalle catene e gli fosse 
possibile vedere gli oggetti che proiettano le ombre, 
allora non crederebbe a ciò che vede perché sareb-
be posto davanti a una realtà diversa da quella abi-
tuale; sarebbe inizialmente diffidente, non sarebbe 
istantaneamente disposto ad abbandonare le sue 
credenze. Il secondo momento del processo cono-

scitivo è rappresentato dalla liberazione dalle cate-
ne, che rappresentano l’ignoranza, la confusione tra 
apparenza e realtà. Se però il prigioniero guardasse 
il fuoco, la cui luce proietta le ombre, allora ne ri-
marrebbe accecato. Da questo momento in avanti, 
la luce assume una funzione determinante nel pro-
cesso conoscitivo ed educativo.
Immaginiamo adesso che il prigioniero liberato sia 
portato in superficie, alla luce, fuori dalla grotta. Sol-
tanto dopo essersi abituato alla luce del Sole, per lui 
nuova ed eccessiva, riuscirebbe progressivamente 
a guardare gli oggetti in maniera diretta, alla luce 
del giorno, senza che siano riflessi in acqua o che 
le loro ombre siano proiettate al suolo. Il processo 
di conoscenza è raffigurato come un’ascesa doloro-
sa per via della crescente luminosità, che fa sentire 
come accecati finché non ci si abitua. Infine, l’indi-
viduo liberato riuscirebbe a guardare il Sole, che è 
causa e condizione necessaria di tutto quello che 
può vedere. La visione del Sole, cioè la conoscenza 
del Bene, rappresenta la conclusione del percorso 
educativo. Il filosofo è chi raggiunge questo grado 
elevato di conoscenza. Contemplare il Sole è causa 
sia di gioia, per la consapevolezza di questo grado 
massimo di conoscenza raggiunta, sia di pietà per 
coloro che sono nella grotta e non l’hanno mai visto.



C 3  Il Platone maturo. Oltre il pensiero socratico 261

A
N

T
O

LO
G

IA

PER CAPIRE

1.  Trova il referente allegorico per ciascuno di que-
sti elementi: 

• condizione umana,
• ignoranza,
• processo di conoscenza,
• oggetti sensibili, 
• pìstis, 

• iperuranio, 
• enti matematici, 
• Bene, 
• missione del filosofo.

2.  Descrivi la prospettiva del prigioniero nella grotta 
e dopo esserne uscito: che cosa considera reale nel-
le due situazioni? che cosa significa fuor di metafora?

3.  Perché il filosofo appare ridicolo alla gente co-
mune?

PER RIFLETTERE

4.  Rendi attuale la metafora ambientandola in un 
luogo diverso dalla grotta.

A questo punto l’ex-prigioniero desidererebbe tor-
nare nella grotta per liberare i suoi simili e svelare 
che le loro credenze sono false. Tornato nella grot-
ta, però, ormai abituato alla luminosità solare, l’in-
dividuo liberato avrà di nuovo la sensazione di non 
riuscire a vedere. A causa di ciò, gli altri lo prende-
rebbero in giro e affermerebbero che uscire dalla ca-
verna gli ha rovinato la vista. I prigionieri sono estre-
mamente legati al mondo sensibile, giudicherebbero 

il loro ex-compagno ridicolo (perché ha difficoltà a 
occuparsi di ciò che è ordinario giù nella grotta) e 
forse anche pericoloso, come è accaduto a Socrate. 
Piuttosto che guardare fuori, come l’ex-prigioniero 
esorta loro a fare, i prigionieri lo ammazzerebbero.
Questa immagine descrive la condizione del filosofo 
che ha compreso che la realtà va ben oltre quella 
percepita coi sensi ma che non risulta credibile alle 
persone comuni.

T4 Le idee e la reminiscenza

Nel brano proposto, tratto dal Fedone, Platone dimostra, attraverso il dialogo tra Socrate e il disce-
polo Simmia, la tesi secondo cui imparare è una forma di reminiscenza (anàmnesis). Conoscere 
qualcosa di nuovo significa in realtà ricordare ciò che era stato già appreso in precedenza. Infatti, 
osservando gli oggetti sensibili e imperfetti di questo mondo, l’anima umana è spinta a ricordare le 
corrispettive idee eterne e immutabili. La conoscenza dei modelli ideali è avvenuta nella fase in cui, 
prima di cadere prigioniera in un corpo mortale, l’anima dimorava libera e beata nell’iperuranio, il 
mondo perfetto “al di sopra del cielo”. 

[Platone, Fedone, 
74a-75c, trad. di M. 
Valgimigli, in Platone, 
Opere complete, 
Laterza, Bari-Roma 
2019, ed. digitale]

Quando uno si ricorda di qualche cosa per via di somiglianza, non gli viene fatto necessa-
riamente anche questo, di pensare se la cosa che ha destato il ricordo sia o no, quanto alla 
somiglianza, in qualche parte manchevole rispetto a quella di cui destò il ricordo? [...] C’è 
qualche cosa, è vero?, di cui noi affermiamo che è eguale: e non già voglio dire di legno a 
legno, di pietra a pietra o di altro simile; bensì di cosa che è di là e diversa da tutti questi 
eguali, dico l’eguale in sé. Possiamo di questo eguale in sé affermare che è qualche cosa, o 

5



U 4  Platone. Lo Stato giusto, l’individuo giusto262

A
N

T
O

LO
G

IA

PER INQUADRARE IL TESTO

Il problema delle modalità con cui si realizza la cono-
scenza umana costituisce il motivo centrale di que-
sto brano. Socrate affronta la tematica incalzando 
l’interlocutore con interventi brevi, domande e rispo-
ste secche, secondo il tipico modo di procedere del 
suo metodo dialogico. L’atto umano dell’apprendere 
nuove nozioni viene inteso come il recupero di cono-

scenze già acquisite dall’anima nel mondo delle idee, 
prima di incarnarsi in un corpo. Al momento della na-
scita, queste idee vengono come dimenticate, o me-
glio messe da parte, per essere recuperate proprio 
quando si presenta un’occasione, la vista di un og-
getto sensibile, una discussione con amici, un’espe-
rienza significativa. In questi casi si “risveglia” nella 

non è nulla affatto? – Dobbiamo affermarlo sicuramente, disse Simmia; proprio così. – E co-
nosciamo anche ciò che esso è in se stesso? [...] E di dove l’abbiamo avuta questa conoscen-
za? Non l’abbiamo avuta da quegli uguali di cui si parlava ora, o legni o pietre o altri oggetti 
qualunque, a vedere che sono uguali? Non siamo stati indotti da questi uguali a pensare 
a quell’uguale, che è pur diverso da questi? O non ti pare che sia diverso? Considera anche 
da questo punto. Pietre uguali e legni uguali non accade talvolta che appariscono, anche se 
gli stessi, a uno eguali e a un altro [...]. L’eguale in sé si dà mai il caso che apparisca disu-
guale, e insomma l’uguaglianza disuguaglianza? – Impossibile, o Socrate. – Infatti non sono 
la stessa cosa, disse Socrate, questi uguali e l’uguale in sé. [...] È proprio per via di questi 
uguali, benché diversi da quell’eguale, che tu hai potuto pensare a fermare nella mente la 
conoscenza di esso eguale [...]. E come di cosa o simile o dissimile da codesti, no? [...] Perché 
non fa differenza, aggiunse. Basta che tu, veduta una cosa, riesca da codesta vista a pensar-
ne un’altra, sia essa simile o dissimile, ecco che proprio qui, disse, in questo processo, tu hai 
avuto necessariamente un caso di reminiscenza. [...] Succede a noi qualche cosa di simile 
rispetto a quegli eguali che osserviamo nei legni e negli altri oggetti eguali di cui discorrevamo 
or ora? Ci appariscono essi così eguali come appunto è l’eguale in sé, o difettano in qualche 
parte da esso, quanto a essere tali e quali all’eguale o non difettano in nulla? – Molto anzi, 
egli disse, ne difettano. – E allora, quando a uno, veduta una cosa, viene fatto di pensare 
così: “Questa cosa che ora io vedo tende a essere come un’altra, e precisamente come uno di 
quegli esseri che esistono per se stessi, e tuttavia ne difetta, e non può essere come quello, 
e anzi gli rimane inferiore”; ebbene, chi pensa così, non siamo noi d’accordo che colui ha da 
essersi pur fatta dapprima, in qualche modo, un’idea di quel tale essere a cui dice che la cosa 
veduta s’assomiglia, ma da cui è, in paragone, difettosa? – Necessariamente. – E allora, dim-
mi, è avvenuto anche a noi qualche cosa di simile, o no, rispetto agli eguali e all’eguale in sé? 
– Certo. – Dunque è necessario che noi si sia avuta già prima un’idea dell’eguale; prima cioè 
di quel tempo in cui, vedendo per la prima volta gli uguali, potemmo pensare che tutti code-
sti eguali aspirano sì a essere come l’eguale, ma gli restano inferiori. – È proprio così. – E 
quindi siamo d’accordo anche in questo, che non da altro s’è potuto formare in noi codesto 
pensiero né da altro è possibile che si formi, se non dal vedere o dal toccare o da alcun’altra 
di queste sensazioni; ché tutte per me valgono ora lo stesso. – Valgono lo stesso, o Socrate, 
rispetto a ciò che ora vuol dimostrare il nostro ragionamento. – Ma, naturalmente, proprio 
da queste sensazioni deve formarsi in noi il pensiero che tutti gli eguali che cadono sotto di 
esse sensazioni aspirano a esser quello che è l’uguale in sé e a cui tuttavia rimangono inferio-
ri. O come vogliamo dire? – Così. – Dunque, prima che noi cominciassimo a vedere e a udire 
e insomma a far uso degli altri nostri sensi, bisognava pure che già ci trovassimo in possesso 
della conoscenza dell’eguale in sé, che cosa realmente esso è, se poi dovevamo, gli eguali che 
ci risultavano dalle sensazioni, riportarli a quello, e pensare che tutti quanti hanno una loro 
ansia di essere come quello, mentre poi gli rimangono al di sotto. – Da quello che s’è detto, o 
Socrate, bisogna concludere così. – Or dunque, sùbito appena nati, non vedevamo noi, non 
udivamo, non avevamo tutti gli altri sensi?

10

15

20

25

30

35

40

45



C 3  Il Platone maturo. Oltre il pensiero socratico 263

A
N

T
O

LO
G

IA

PER CAPIRE

1.  Qual è il ruolo dell’esperienza nel processo della 
conoscenza umana?

2.  Sottolinea nel testo i passaggi e le diverse fasi 
attraverso cui noi giungiamo a imparare e riportali 
in uno schema.

PER RIFLETTERE

3.  Ti sembra convincente la tesi di Platone se-
condo cui l’apprendimento umano è una forma di 
reminiscenza e di ricordo? Secondo te, come im-
pariamo? Ha più valore l’esperienza sensibile o l’at-
tività del nostro intelletto? Argomenta le tue tesi e 
fai degli esempi.

nostra mente il ricordo di qualcosa di simile e ci inter-
roghiamo se tale contenuto ricordato sia più o meno 
eguale alla cosa sensibile che ha destato in noi quel 
ricordo. E così mettendo a confronto i due eguali, 
l’oggetto sensibile e l’oggetto ricordato, giungiamo a 
riconoscere che nella nostra anima è presente l’idea 
perfetta di eguale in sé, diversa da tutti gli altri casi di 
eguali, siano essi oggetti o esperienze. Tale idea di 
eguale in sé funge da modello assoluto per stabilire 
la maggiore o minore eguaglianza tra le cose e non 
possiamo averla appresa osservando gli eguali sen-
sibili perché questi sono sempre difettosi in qualcosa 
e mai eguali allo stato perfetto. Perciò è necessario 

ammettere che noi possedevamo già da prima della 
nostra nascita una tale idea di eguale in sé: «prima 
cioè di quel tempo in cui, vedendo per la prima volta 
gli uguali, potemmo pensare che tutti codesti eguali 
aspirano sì a essere come l’eguale, ma gli restano in-
feriori». Platone non nega quindi che la percezione, la 
sensazione abbiano un ruolo nel processo della co-
noscenza e dell’imparare: sostiene, però, che il ruolo 
dell’esperienza sensibile è meramente strumentale e 
serve soltanto a riattivare la conoscenza intelligibile, 
che le è superiore, ovvero la conoscenza delle idee 
perfette acquisita dall’anima durante il suo soggiorno 
nell’iperuranio.

T5	 Il mito di Er

Nel brano proposto, tratto dalla Repubblica, il personaggio Socrate racconta il mito di Er, un va-
loroso guerriero, morto in battaglia, ma dopo dieci giorni ritornato in vita. Er può così raccontare 
l’esperienza vissuta durante il suo soggiorno nell’Ade, il regno dell’oltretomba. Non ci sono atte-
stazioni che il protagonista di questo mito sia una figura storicamente esistita, quindi probabil-
mente Platone l’ha inventata. Come accade spesso nei dialoghi platonici, il mito è utile all’autore 
per affrontare grandi temi filosofici con immagini poetiche e racconti suggestivi. In questo caso 
nel mito di Er – che affronta il problema del destino dell’anima umana nel corso dei suoi cicli di 
reincarnazione in nuovi corpi – è in gioco il rapporto tra la sorte assegnata alle anime, da un lato, 
e la libertà e la responsabilità delle scelte umane, dall’altro.

[Platone, Repubblica, 
X, 614b-615b, 
617b-619a, trad. di 
F. Sartori, in Platone, 
Opere complete, 
Laterza, Bari-Roma 
2019, ed. digitale]

Er, figlio di Armenio, di schiatta panfilia, era morto in guerra e quando dopo dieci 
giorni si raccolsero i cadaveri già putrefatti, venne raccolto ancora incorrotto. Porta-
to a casa, nel dodicesimo giorno stava per essere sepolto. Già era deposto sulla pira 
quando risuscitò e, risuscitato, prese a raccontare quello che aveva veduto nell’aldilà. 
Ed ecco il suo racconto. Uscita dal suo corpo, l’anima aveva camminato insieme con 
molte altre ed erano arrivate a un luogo meraviglioso, dove si aprivano due voragini 

5



U 4  Platone. Lo Stato giusto, l’individuo giusto264

A
N

T
O

LO
G

IA

nella terra, contigue, e di fronte a queste, alte nel cielo, altre due. In mezzo sedevano 
dei giudici che, dopo il giudizio, invitavano i giusti a prendere la strada di destra che 
saliva attraverso il cielo, dopo aver loro apposto dinanzi i segni della sentenza; e gli 
ingiusti invece a prendere la strada di sinistra, in discesa. E anche questi avevano, 
ma sul dorso, i segni di tutte le loro azioni passate. Quando si era avanzato lui, gli 
avevano detto che avrebbe dovuto descrivere agli uomini1 il mondo dell’aldilà, e che 
lo esortavano ad ascoltare e contemplare tutto quello che c’era in quel luogo. E lì ve-
deva le anime che, dopo avere sostenuto il giudizio, se ne andavano per una delle due 
voragini, sia del cielo sia della terra; attraverso le altre due passavano altre anime: 
dall’una, sozze e polverose, quelle che risalivano dalla terra; dall’altra, monde, altre 
che scendevano dal cielo. E quelle che via via arrivavano sembravano venire come 
da un lungo cammino. Liete raggiungevano il prato per accamparvisi come in festiva 
adunanza. E tutte quelle che si conoscevano si scambiavano affettuosi saluti: quelle 
che provenivano dalla terra chiedevano alle altre notizie del mondo celeste, quelle che 
provenivano dal cielo notizie del mondo sotterraneo. Si scambiavano i racconti, le 
prime gemendo e piangendo perché ricordavano tutti i vari patimenti e spettacoli che 
avevano avuti nel loro cammino sotterraneo (un cammino millenario), mentre le se-
conde narravano i godimenti celesti e le visioni di straordinaria bellezza. Molto tempo 
[...] occorrerebbe per i molti particolari, ma la sostanza del suo racconto era questa: 
per tutte le ingiustizie commesse e per tutte le persone offese da ciascuno, avevano 
pagato la pena un caso dopo l’altro, e per ciascun caso dieci volte tanto (questo avve-
niva ogni cento anni, perché tale è la durata della vita umana) [...].

Scegliere il tipo di vita
Tre donne sedevano in cerchio a eguali distanze, ciascuna su un trono: erano le so-
relle di Ananke2, le Moire3, in abiti bianchi e con serti sul capo, Lachesi Cloto Atropo. 
E cantavano in armonia con le Sirene: Lachesi il passato, Cloto il presente, Atropo 
il futuro. Cloto a intervalli toccava con la destra il fuso e ne accompagnava il giro 
esterno, così come faceva Atropo con la sinistra per i giri interni; e Lachesi con l’una 
e con l’altra mano toccava ora i giri interni ora quello esterno. Al loro arrivo, le anime 
dovevano presentarsi a Lachesi. E un araldo divino prima le aveva disposte in fila, poi 
aveva preso dalle ginocchia di Lachesi le sorti e vari tipi di vita, era salito su un podio 
elevato e aveva detto: “Parole della vergine Lachesi sorella di Ananke. Anime dall’effi-
mera esistenza corporea, incomincia per voi un altro periodo di generazione mortale, 
preludio a nuova morte. Non sarà un dèmone a scegliere voi, ma sarete voi a scegliervi 
il dèmone. Il primo che la sorte designi scelga per primo la vita cui sarà poi irrevoca-
bilmente legato. La virtù non ha padrone; secondo che la onori o la spregi, ciascuno 
ne avrà più o meno. La responsabilità è di chi sceglie, il dio non è responsabile”. Con 
ciò aveva scagliato al di sopra di tutti i convenuti le sorti e ciascuno raccoglieva quella 
che gli era caduta vicino, salvo Er, cui non era permesso di farlo. Chi l’aveva raccolta 
vedeva chiaramente il numero da lui sorteggiato. Sùbito dopo [l’araldo] aveva deposto 
per terra davanti a loro i vari tipi di vita, in numero molto maggiore dei presenti. Ce 
n’erano di ogni genere: vite di qualunque animale e anche ogni forma di vita umana. 
C’erano tra esse tirannidi, quali durature, quali interrotte a metà e concludentisi in 
povertà, esilio e miseria. C’erano pure vite di uomini celebri o per l’aspetto esteriore, 

1.  Qui e oltre nel testo con “uomo” 
si intende “persona”.

2.  Compare anche in questo 
mito il riferimento ad Anànke, la 
potentissima dea del fato e della 
necessità, figura simbolica già 
presente nel poema di Parmenide 
[> cfr. ANTOLOGIA, T6, p. 91].

3.  Alla dea Anànke sono associate 
le Moire, da Parmenide definite 
sue “figlie”, mentre da Platone 
“sorelle” della divinità del Fato, a 
testimonianza della ricchezza e 
pluralità delle versioni tramandate 
di uno stesso mito. Le Moire 
sono tre, Lachesi, Cloto e Atropo, 

ciascuna svolge un compito 
specifico: Lachesi attribuisce 
a ogni essere umano il proprio 
destino, Cloto fila il tessuto della 
vita, Atropo infine recide il filo una 
volta giunto il momento fatale.

10

15

20

25

30

35

40

45



C 3  Il Platone maturo. Oltre il pensiero socratico 265

A
N

T
O

LO
G

IA

PER INQUADRARE IL TESTO

Esistono due modi diversi di intendere la libertà: la 
“libertà da” e la “libertà di”. Il primo riguarda l’in-
dipendenza dai condizionamenti, cioè la possibilità 
di agire senza essere controllati, obbligati e senza 
dover dare spiegazioni a nessuno, soprattutto se 
riguarda solo la nostra vita personale. Ad esempio, 
uno schiavo, in quanto vincolato dalla sua condi-
zione di dipendenza e assoggettamento ad un pa-
drone, non è libero. Il secondo modo di intendere 
la libertà non riguarda tanto la possibilità di agire 
in modo indipendente, quanto quella di volere e di 
scegliere, al di là delle circostanze esterne. In que-
sto secondo caso, essere “liberi” significa potersi 
autodeterminare, cioè decidere per noi stessi sen-

za essere condizionati. Il mito di Er esalta il valore 
di questo secondo tipo di libertà. Platone mostra 
chiaramente che le nostre vite sono influenzate 
dalle scelte che facciamo e che queste non sono 
né predeterminate né casuali. Così recita l’annun-
cio dell’araldo divino: «La responsabilità è di chi 
sceglie, il dio non è responsabile». Ma c’è di più: 
il filosofo suggerisce anche che se siamo capaci 
di decidere per noi stessi, allora dobbiamo anche 
usare la nostra intelligenza e ricordare le nostre 
esperienze passate. Senza riflettere su noi stessi 
e sulle nostre vite non impariamo dagli errori del 
passato e di conseguenza rischiamo di continuare 
a sbagliare.

per la bellezza, per il vigore fisico in genere e per l’attività agonistica, o per la nascita 
e le virtù di antenati; e vite di gente oscura da questi punti di vista, e così pure vite di 
donne. Non c’era però una gerarchia di anime, perché l’anima diventava necessaria-
mente diversa a seconda della vita che sceglieva. Il resto era tutto mescolato insieme: 
ricchezza e povertà o malattie e salute; e c’era anche una forma intermedia tra questi 
estremi. Lì, come sembra, caro Glaucone, appare tutto il pericolo per l’uomo; e per 
questo ciascuno di noi deve stare estremamente attento a cercare e ad apprendere 
questa disciplina senza curarsi delle altre, vedendo se riesce ad apprendere e a sco-
prire chi potrà comunicargli la capacità e la scienza di discernere la vita onesta e la 
vita trista e di scegliere sempre e dovunque la migliore di quelle che gli sono possibili: 
ossia, calcolando quali effetti hanno sulla virtù della vita tutte le cose che ora abbiamo 
dette, considerate insieme o separatamente, sapere che cosa produca la bellezza me-
scolata a povertà o ricchezza, se cioè un male o un bene, e quale condizione dell’anima 
a ciò concorra, e quale effetto producano con la loro reciproca mescolanza la nascita 
nobile e ignobile, la vita privata e i pubblici uffici, la forza e la debolezza, la facilità e la 
difficoltà d’apprendere, e ogni altra simile qualità connaturata all’anima o successiva-
mente acquisita. Così, tirando le conclusioni di tutto questo, egli potrà, guardando la 
natura dell’anima, scegliere una vita peggiore o una vita migliore, chiamando peggiore 
quella che la condurrà a farsi più ingiusta, migliore quella che la condurrà a farsi più 
giusta. E tutto il resto lo lascerà perdere. Abbiamo veduto che è questa la scelta mi-
gliore, da vivo come da morto.

50

55

60

65

70

PER CAPIRE

1.  Elenca i principali temi trattati da Platone nel 
mito di Er.

2.  Quali itinerari vengono determinati dai giudici 
per le persone giuste e ingiuste?

3.  Quali legami si creano tra le anime provenienti 
dalla terra e quelle provenienti dal cielo?

PER RIFLETTERE

4.  Rifletti su come la libertà e la responsabilità si 
intrecciano nelle nostre scelte: credi che siamo li-
beri (e quindi responsabili) nel decidere che cosa 
fare della nostra vita, oppure pensi che il nostro de-
stino sia già determinato in anticipo?



U 4  Platone. Lo Stato giusto, l’individuo giusto266

A
N

T
O

LO
G

IA

Il paragone
Si raffiguri l’anima come la potenza d’insieme di una pariglia1 alata e di un auriga2. Ora 
tutti i corsieri3 degli dei e i loro aurighi sono buoni e di buona razza, ma quelli degli altri 
esseri sono un po’ sì e un po’ no. Innanzitutto, per noi uomini, l’auriga conduce la pa-
riglia; poi dei due corsieri uno è nobile e buono, e di buona razza, mentre l’altro è tutto 
il contrario ed è di razza opposta. Di qui consegue che, nel nostro caso, il compito di tal 
guida è davvero difficile e penoso.

Le componenti non razionali
[...] L’uno dei cavalli, dicemmo, è nobile, e l’altro no; ma quale sia l’eccellenza del virtuo-
so e il vizio del malvagio non l’abbiamo spiegato: conviene dunque parlarne ora4. Ora 
l’uno, e cioè quello di miglior forma, è di figura dritta e snella, ha la cervice5 alta, profilo 

T6	 La biga alata

In questo passo tratto dal Fedro, attraverso il mito della biga alata, Platone illustra la composizione 
dell’anima, che è paragonata a un carro volante, pilotato da un auriga e trainato da una coppia di 
cavalli. Come abbiamo studiato, il cavallo bianco cerca di tirare il carro verso il cielo, per contempla-
re le idee nell’iperuranio; il cavallo nero trascina invece la biga verso il suolo. L’auriga ha il difficile 
compito di governare i due animali. Vediamo come il filosofo descrive questo carro.

5

[Platone, Fedro, 
246b-253e, trad. di 
P. Pucci, in Platone, 

Opere complete, 
Laterza, Bari-Roma 
2019, ed. digitale]

1.  Coppia di cavalli da 
tiro e, per estensione, 
biga, cioè carro.

2. G uidatore del carro.

3.  Cavalli da tiro.

4. I n questo paragrafo 
Platone approfondisce 
la descrizione dei cavalli 
che ha accennato sopra.

5. I l collo.

Biga in corsa, VI sec. a.C. 
[Museo Archeologico, Tarquinia]



C 3  Il Platone maturo. Oltre il pensiero socratico 267

A
N

T
O

LO
G

IA

regale, il mantello bianco e gli occhi neri, ama la gloria temperata e pudica, ed è amico 
dell’opinione verace; lo si guida senza frusta solo con l’incitamento e la ragione. Ma 
l’altro corsiero ha una struttura contorta e massiccia, messa insieme non si sa come, 
ha forte cervice, collo tozzo, profilo rozzo, mantello nero e occhi chiari e sanguigni, 
compagno di insolenza e vanità, peloso fino alle orecchie, sordo e a stento dà retta alle 
sferzate della frusta.

10

15

PER CAPIRE

1.  Che cosa rappresenta l’auriga?

2.  Secondo te, perché il suo compito è difficile?

3.  Quali sono le caratteristiche del cavallo con il 
mantello nero?

PER RIFLETTERE

4.  Nella Repubblica, Platone afferma che osser-
vando il conflitto tra desideri in ciascuno di noi sia-
mo in grado di comprendere che l’anima è divisa in 
parti. Hai mai avuto un dilemma che può essere ri-
condotto alle differenti «componenti» della mente? 
Descrivilo in quindici righe.

PER INQUADRARE IL TESTO

L’auriga rappresenta la parte razionale della no-
stra anima, che ha il compito di governare le altre 
due, rappresentate dai due cavalli alati. Desidera 
dirigersi verso l’iperuranio, ma non ha la forza fi-
sica per farlo e dunque cerca di guidare i caval-
li in quella direzione. È il modo in cui Platone ci 
spiega che è la ragione che deve governare le pas-
sioni e gli istinti in vista di un fine razionalmente 
individuato. Il cavallo bianco rappresenta la parte 
animosa dell’anima, irrazionale ma più nobile ri-

spetto a quella pulsionale (il cavallo nero): se cor-
rettamente addestrato, risulta per tanto docile alle 
indicazioni dell’auriga. Questo significa che questa 
parte dell’anima si può governare con la ragione. 
Al contrario, il cavallo scuro è sordo alle incitazioni 
dell’auriga e quindi, fuor di metafora, rappresenta 
la difficoltà di governare con la ragione la compo-
nente pulsionale dell’anima. Quest’ultima è pertan-
to la più vile delle tre parti, proprio perché comple-
tamente in preda ai più diversi istinti.



U4

educazione
CIVICA

FILOSOFIA  
AL FUTURO 
LA DEMOCRAZIA 
DEGLI ANTICHI  
E DEI MODERNI 

1	Democrazia  
e filosofia

Introduzione alla filosofia politica: che cos’è lo Stato?  Questo primo percor-
so tematico è un itinerario di filosofia politica, quel campo di ricerca che riflette 
sui concetti di giustizia, potere, libertà, uguaglianza e indaga i criteri per analizzare 
i diversi sistemi politici. 

Il termine “politica” deriva dal greco antico politikòs, aggettivo di pòlis (‘città-Stato’), 
il cui significato riguarda tutto ciò che si riferisce alla comunità, alla collettività. 

Il percorso tematico qui proposto prende in esame il concetto di democrazia, 
indagandone le origini, l’evoluzione e le sfide a partire dalla comparsa di 
questo sistema politico nella pòlis greca e nelle riflessioni dei pensatori politici 
antichi fino alle sue trasformazioni moderne e contemporanee. Partendo 
dall’individuazione degli elementi costitutivi dello Stato, metteremo poi a 
confronto la “democrazia diretta” degli antichi e la moderna “democrazia 
rappresentativa”, evidenziando i valori fondanti del sistema democratico: 
l’uguaglianza, la libertà, la partecipazione dei cittadini alla vita politica, la 
separazione dei poteri. Non mancherà una riflessione sui limiti e sui problemi 
strutturali della democrazia, per meglio comprendere le sfide di oggi e 
interrogarsi sugli sviluppi futuri del modello democratico.
L’obiettivo del percorso è quindi offrire non solo una comprensione storica e 
filosofica della democrazia, ma anche un’opportunità di riflessione critica sui 
princìpi che la guidano e sulle prospettive di un sistema che, seppure imperfetto, 
continua a essere preferibile rispetto alle alternative.



U 4  FILOSOFIA AL FUTURO312

Prima di avvicinarci dunque alla teoria della democrazia, è bene chiarire sia il 
concetto di Stato, ovvero quella particolare forma di comunità organizzata, sia il 
perché la riflessione filosofica sulla politica parta dalla Grecia antica. 

In linea di massima, nell’ambito della scienza politica con il termine “Stato” si indi-
ca una collettività organizzata costituita da tre elementi fondamentali: 

1.  un popolo, 

2.  un territorio, 

3.  la sovranità, ovvero il diritto di detenere ed esercitare un potere di comando 
sui membri della comunità e sul territorio in cui essi risiedono.

FISSARE I CONCETTI

Definisci  Lo Stato è… 

Lo Stato è

1.  .........................................

2.  .........................................

costituito da tre elementi 
fondamentali:

una particolare forma di  
...................................

3.  .........................................

Le peculiarità della Grecia antica  Per capire meglio che cosa sia la democrazia 
e come nasca dobbiamo partire dalla Grecia antica, dove si sviluppano sia la pòlis, 
sia la filosofia [> cfr. U1, C1]. Queste due realtà, la democrazia e la filosofia, nascono 
nello stesso ambiente e hanno diversi aspetti in comune. Nel mondo antico, infatti, 
la società greca arcaica si distingue per tre importanti “assenze” che influenzano 
il modo in cui si organizzano il potere e il pensiero.

Prima di tutto, a differenza di quanto accade in Egitto, in Grecia non esiste uno 
Stato centralizzato, ovvero un sistema politico in cui il potere si concentra in 
alcuni apparati amministrativi e di governo situati in genere nella città più im-
portante, né esistono regole di successione ereditaria per il potere, in grado di 
stabilire a chi spetti il comando della comunità statale dopo la morte del sovrano 
o dei governanti. Questo fa sì che, quando una persona o una famiglia perde il 
potere, la sua sostituzione avvenga spesso attraverso scontri (anche tra gli dèi, 
le storie dei poeti raccontano di lotte e conflitti per il dominio). In secondo luogo, 
nel mondo greco manca un’autorità religiosa centrale: non c’è nessuna figura 
che possa dire di essere il rappresentante degli dèi per legittimare e rafforzare il 
suo potere politico, come accade, invece, in altre civiltà e culture. Infine, nella 
religione greca non esistono testi sacri unici, come quelli presenti nelle tre 



La Democrazia degli antichi e dei moderni 313

grandi religioni monoteiste: ebraismo, cristianesimo e islamismo. La religione 
greca si basa piuttosto su racconti e tradizioni locali, tramandati in forma orale 
e resi popolari dai poeti.

Confronto politico e ricerca filosofica  Queste “assenze” fanno sì che, a partire 
dal IX secolo a.C., in Grecia si sviluppino piccole città-Stato indipendenti, le pòleis. 
In queste città, chi governa deve continuamente spiegare e motivare le ragioni che 
giustificano il proprio potere per essere legittimato a governare ed evitare conflitti. 
Così, il confronto politico e l’amministrazione della giustizia avvengono nelle as-
semblee cittadine, dove si discute e ci si confronta attraverso il dialogo. È in questo 
contesto di discussione che, tra il VI e il V secolo a.C., si sviluppa anche l’idea di 
democrazia, cioè di ‘governo del popolo’. 

In questo stesso clima culturale segnato dall’assenza di verità sacre e di un’autorità 
assoluta nasce anche la filosofia. Se la democrazia favorisce un dibattito pubblico 
per decidere che cosa è giusto e chi ha ragione nelle questioni di governo, la filo-
sofia si dedica invece alla ricerca della verità e alla spiegazione delle cause dei 
fenomeni naturali e sociali. La filosofia e la democrazia sono 
quindi pratiche di discussione e di ricerca che prendono 
forma dall’assenza di un’autorità superiore che dica che cosa 
sia vero o giusto per tutti.

Esaminiamo adesso più da vicino i caratteri della demo-
crazia degli antichi e della democrazia contemporanea per 
provare a comprendere meglio il significato del termine “de-
mocrazia” e i princìpi fondamentali su cui poggia questo si-
stema di governo. 

2	Democrazia  
ieri e oggi

Democrazia diretta e democrazia rappresentativa  Sotto il nome di “demo-
crazia” troviamo due esperimenti politici molto diversi: la democrazia diretta de-
gli antichi e quella rappresentativa dei moderni, oggi largamente più diffusa. 
Per comprendere le differenze tra la democrazia diretta dell’antica Grecia e la mo-
derna democrazia rappresentativa seguiamo la riflessione del politologo francese 
Bernard Manin (1951-2024) nel suo saggio Principi del governo rappresentativo 
(1997). L’autore parte da un dato storico: nell’Atene classica sono titolari del diritto 
di cittadinanza soltanto i maschi adulti, nella condizione di liberi, nati da genitori 
entrambi ateniesi: sono esclusi le donne, gli schiavi e i cosiddetti meteci, cioè gli 
stranieri residenti. I cittadini prendono parte direttamente alle decisioni politiche 
nella ekklesìa, l’assemblea popolare, dove votano su ogni questione collettiva, 

ANALISI 

Evidenzia  i tre elementi che nel testo 
vengono individuati come caratteri che 
hanno favorito la nascita della democra-
zia in Grecia.

Spiega  il senso dell’analogia propo-
sta nel testo fra nascita della democra-
zia e nascita della filosofia in Grecia.



U 4  FILOSOFIA AL FUTURO314

senza intermediari (per lo più per alzata di mano). Non è quindi contemplata l’idea 
della rappresentanza, basata sull’elezione da parte dei cittadini di propri delegati 
nell’assemblea, ma coloro che godono del diritto di cittadinanza esercitano diretta-
mente le proprie prerogative e facoltà politiche. Osserva Manin: 

Il governo rappresentativo non attribuisce alcun ruolo istituzionale al popolo 
riunito in assemblea. Questo è ciò che lo distingue nella maniera più eviden-
te dalla democrazia delle antiche città-stato. Tuttavia, un’analisi del regime 
ateniese, il più noto esempio di democrazia classica, rivela che a separare la 
democrazia rappresentativa da quella cosiddetta «diretta» c’è anche un’altra 
caratteristica (sulla quale ci si sofferma di rado). Nella democrazia ateniese, 
molti poteri importanti non erano nelle mani del popolo riunito in assemblea. 
Alcune funzioni erano svolte da magistrati eletti. Ma particolarmente degno di 
nota è il fatto che molti dei compiti che non erano svolti dall’Assemblea erano 
affidati a cittadini selezionati per estrazione a sorte. Al contrario, nessuno 
dei governi rappresentativi negli ultimi due secoli ha mai usato l’estrazione 
a sorte per attribuire anche solo una piccola porzione di potere politico. [...] 
La rappresentanza è stata esclusivamente associata al sistema delle elezioni, 
talvolta con l’unione dell’ereditarietà (come nelle monarchie costituzionali), 
ma mai con l’estrazione a sorte. [B. Manin, Principi del governo rappresentativo, il Mulino, 
Bologna 2010, p. 11] 

Infatti, nelle democrazie moderne, la partecipazione politica avviene principal-
mente attraverso i rappresentanti eletti. Questo cambiamento riflette un aspetto 
centrale della nostra democrazia: con la progressiva espansione delle dimensioni, 
delle strutture e delle funzioni dello Stato, si verifica l’impossibilità pratica di un 
coinvolgimento diretto di tutti i cittadini e le cittadine nelle decisioni politiche. 
Manin osserva come la rappresentanza moderna sia una forma di mediazione 

tra l’ideale democratico di partecipazione e la necessità di go-
vernare comunità e territori sempre più ampi e complessi. Inol-
tre, lo studioso francese sottolinea che la democrazia moderna 
protegge i diritti individuali e garantisce il rispetto della libertà 
personale in una forma universale e inclusiva che sarebbe im-
pensabile nelle democrazie antiche, dove le libertà e i diritti 
di cittadinanza sono riservati a pochi soggetti selezionati con 
criteri restrittivi.

Democrazia diretta oggi: il referendum  È però rilevante notare che, nono-
stante siano fondate sul principio della rappresentanza, le democrazie contem-
poranee usano “istituti” o “strumenti” di consultazione della cittadinanza e di 
partecipazione alla vita pubblica, tipici della democrazia diretta. Uno dei più noti 
è il referendum, che permette alle cittadine e ai cittadini di esprimersi diretta-
mente su una specifica questione, votando contro o a favore: in questo caso è 
la cittadinanza stessa che viene chiamata a prendere una decisione su un tema 
importante. In Svizzera, ad esempio, l’istituto del referendum è adoperato di fre-

FISSARE I CONCETTI 

Indica  quali due caratteri distinguo-
no, secondo il testo, la democrazia mo-
derna da quella degli antichi:

1.  …...................................................... 

2.  …...................................................... 



La Democrazia degli antichi e dei moderni 315

quente e a esso si affianca anche un dispositivo di democrazia diretta ancora più 
“estremo”: le assemblee cantonali, dalla denominazione dei distretti geografici e 
amministrativi, i ventisei “cantoni” appunto, in cui è suddivisa la Confederazione 
svizzera. Nella fotografia qui in alto si può osservare appunto l’assemblea di un 
cantone in cui la cittadinanza vota addirittura direttamente per alzata di mano, 
senza la mediazione di rappresentanti. 

Voto al 
Landsgemeinde a 
Glarona (Svizzera), 
7 maggio 2006 
[foto di Adrian Sulc]
In alcuni cantoni 
svizzeri permane 
ancora un’antica forma 
di democrazia diretta 
premoderna chiamata 
Landsgemeinde: nei 
comuni con poche 
centinaia di cittadini, 
una volta all’anno, 
gli aventi diritto al 
voto si riuniscono 
in assemblea, 
generalmente 
all’aperto, per prendere 
decisioni relative 
sia alle elezioni, 
sia alle questioni 
cantonali. Il voto può 
essere preceduto da 
discussioni pubbliche 
e avviene per alzata di 
mano. Questa pratica è 
attuabile solo in territori 
con pochi abitanti 
e non garantisce la 
segretezza del voto.

EDUCAZIONE CIVICA	 	 RICERCA

Definisci  l’istituto del referendum.

Compi  una breve ricerca su quali elementi di democrazia diretta sono previsti dalla nostra Costituzione.

3	I princìpi della democrazia:  
l’uguaglianza

Un metodo per prendere decisioni collettive  Dopo aver riflettuto sulle diffe-
renze tra la democrazia diretta degli antichi e la moderna democrazia rappresen-
tativa, possiamo dunque domandarci che cosa è la democrazia, quali sono i valori 
fondanti delle democrazie contemporanee, e in che modo, con le dovute differenze 



U 4  FILOSOFIA AL FUTURO316

legate ai diversi contesti storici e sociali, tali valori sono riscontrabili anche nella 
democrazia antica. 

Un punto di partenza per iniziare a chiarire il significato del termine “democrazia” 
ci viene fornito dalla definizione che ne dà Norberto Bobbio (1909-2004), filosofo 
e politologo italiano del Novecento. In una intervista televisiva registrata il 28 feb
braio 1985 ma ancora attuale (e disponibile in rete sul sito Teche Rai e sul quoti-
diano online «Articolo 21»), Bobbio sostiene che la democrazia è una “procedura”, 
cioè un metodo e un insieme di regole finalizzati a prendere le decisioni vincolanti 
per tutta la collettività. Afferma Bobbio:

Si chiama gruppo democratico quel gruppo in cui valgono almeno due regole per 
prendere decisioni collettive: tutti partecipano alla decisione direttamente o indi-
rettamente; la decisione viene presa a maggioranza dopo una libera discussione. 
Queste sono le due regole in base alle quali a me pare che si possa parlare di 
democrazia nel senso minimo e ci si possa mettere facilmente d’accordo per dire 
dove c’è democrazia e dove non c’è democrazia. [da https://www.articolo21.org/2022/12/
che-cose-la-democrazia-intervista-a-norberto-bobbio/]

Dunque, in particolare secondo la definizione “procedurale” di Bobbio, consideria-
mo “democratico” uno Stato che è in grado di soddisfare almeno 
queste due condizioni minime ed essenziali:

1.  tutti partecipano alle decisioni collettive, direttamente (de-
mocrazia diretta) o indirettamente attraverso l’elezione di rap-
presentanti (democrazia rappresentativa);
2.  le decisioni sono prese secondo la regola di maggioranza, 
cioè sono approvate se, dopo la deliberazione (cioè la discussio-
ne, il dibattito), ottengono più voti favorevoli che contrari.

La democrazia è quindi un insieme di regole finalizzate a prendere le decisioni col-
lettive (sia votando per alzata di mano in assemblea, come ad Atene, sia eleggendo 
rappresentanti che poi votano sui singoli temi, come accade oggi) col massimo di 
consenso e col minimo di violenza. Tale definizione procedurale può, dunque, adat-
tarsi tanto alla democrazia diretta degli antichi quanto a quella rappresentativa dei 
moderni, che conosciamo direttamente.

Per giungere a una definizione più ampia e articolata del concetto di democrazia 
dobbiamo però integrare questa definizione “minima” proposta da Bobbio, pren-

dendo in considerazione i valori fondanti del sistema demo-
cratico: uno Stato è infatti qualificabile come “democratico” 
non solo perché adotta il metodo della deliberazione a maggio-
ranza, ma anche perché garantisce e tutela l’uguaglianza e la 
libertà dei cittadini. 

Uguaglianza formale e uguaglianza sostanziale  L’uguaglianza è un concetto 
che implica sempre una relazione con l’altro da sé: ciò significa che non pos-

FISSARE I CONCETTI 

Elenca  le due condizioni minime 
per uno Stato democratico, secondo 
Bobbio:

1.  …...................................................... 

2.  …...................................................... 

ANALISI 

Spiega  che cosa significa “definizio-
ne procedurale della democrazia”.



La Democrazia degli antichi e dei moderni 317

siamo essere uguali da soli, si è sempre uguali (o diversi) rispetto a qualcuno 
e riguardo a qualcosa. Due persone possono essere uguali per altezza oppure 
possono percepire uguale stipendio. Quindi, per capire che cosa sia l’uguaglianza 
democratica dobbiamo porci almeno due domande: chi sono gli uguali? in che 
cosa sono uguali tra loro? Cerchiamo di rispondere insieme a questi interrogativi, 
leggendo l’inizio dell’articolo 3 della Costituzione della Repubblica italiana, 
che afferma: 

Tutti i cittadini hanno pari dignità sociale e sono uguali davanti alla legge, senza 
distinzione di sesso, di razza, di lingua, di religione, di opinioni politiche, di con-
dizioni personali e sociali. [Costituzione della Repubblica italiana, art. 3]

Questo articolo prescrive la cosiddetta uguaglianza “formale”, espressione che 
significa che davanti alla legge siamo, per la nostra Repubblica, tutti uguali, no-
nostante ciascuno di noi sia diverso dagli altri. Le differenze biologiche, etni-
che, linguistiche, culturali e religiose non hanno incidenza sul piano giuridico 
e politico, ovvero non sono rilevanti davanti alla legge, né lo sono per limitare 
la partecipazione alla vita pubblica e l’accesso al diritto di voto (sia che si tratti 
di una votazione di tutti i cittadini per decidere direttamente su una questione, 
come nella democrazia antica, sia per eleggere un rappresentante nell’assemblea 
parlamentare, come in quella contemporanea). Il principio di uguaglianza non af-
ferma dunque che siamo tutti identici, né prescrive che dovremmo diventarlo, ma 
stabilisce che – anche se ciascuno di noi ha caratteristiche diverse – nessuno può 
essere superiore o inferiore a qualcun altro dal punto di vista giuridico e politico: 
in uno Stato democratico, fondato sul principio di uguaglianza sancito per legge, 
non sono ammissibili, né tanto meno giustificabili, le discriminazioni o i privilegi. 
Davanti alla legge non conta quale sia il mio genere, non sono rilevanti le condi-
zioni socio-economiche o le tradizioni culturali della mia famiglia di provenienza, 
né i miei orientamenti sessuali o le mie convinzioni personali, anche qualora que-
ste fossero antidemocratiche. 

REPV BBLICA ITALIANA

Uguaglianza Uguaglianza sostanziale

Una rappresentazione 
simbolica della 
differenza fra 
uguaglianza formale 
e uguaglianza 
sostanziale



U 4  FILOSOFIA AL FUTURO318

La seconda parte dell’articolo 3 della Costituzione della Repubblica italiana aggiun-
ge un tassello importante: l’impegno dello Stato ad assicurare a tutti i cittadini e le 
cittadine l’uguaglianza “sostanziale”: 

È compito della Repubblica rimuovere gli ostacoli di ordine economico e sociale, 
che, limitando di fatto la libertà e l’eguaglianza dei cittadini, impediscono il pie-
no sviluppo della persona umana e l’effettiva partecipazione di tutti i lavoratori 
all’organizzazione politica, economica e sociale del paese. [Costituzione della Repubblica 
italiana, art. 3]

La Costituzione italiana assegna alla Repubblica il compito di contrastare attiva-
mente le disuguaglianze, rimuovendo gli ostacoli che limitano il pieno sviluppo 
della persona e assumendo tutte le iniziative necessarie per assicurare l’effettiva 
equità dei cittadini.

REPV BBLICA ITALIANA

EDUCAZIONE CIVICA	

Spiega  come l’articolo 3 della nostra Costituzione si riferisca tanto all’uguaglianza formale, quanto a quella sostanziale, 
poi ritrova nell’articolo tale duplice riferimento.

L’uguaglianza nella democrazia ateniese  Per indicare l’uguaglianza formale 
stabilita per legge gli Ateniesi usano la parola isonomìa, dall’aggettivo ìson, 
‘uguale’, e dal sostantivo nòmos, ‘legge’. L’uguaglianza stabilita dalla legge è carat-
teristica della democrazia al punto tale che alcuni autori antichi usano il termine 
isonomìa come sinonimo di “democrazia”. È il caso di Erodoto (484-425 a.C. cir-
ca), lo storico greco che nelle sue Storie racconta eventi, usi e costumi del mondo 
antico. In questa opera compare per la prima volta anche la parola demokratìa, 
termine greco che deriva da dèmos, ‘popolo’, e kràtos, ‘potere’, e ha il significato 
di ‘potere del popolo’. 

Nel terzo libro delle sue Storie, Erodoto riferisce un dibattito che si suppone abbia 
avuto luogo in Persia in seguito al rovesciamento di un usurpatore al trono. Ri-
conquistato il potere, i cospiratori si confrontano per decidere quale sia il miglior 
sistema politico da instaurare in Persia: le alternative considerate sono la monar-
chia, l’oligarchia e la democrazia. Tra i dignitari persiani, titolari delle cariche più 
elevate, Otane propende per la democrazia considerandola come il modo migliore 
per evitare il governo arbitrario, perché in questo sistema «non c’è nulla di ciò che 
fa un monarca». In merito al sistema democratico, Otane afferma: «il governo del 
popolo comporta già il nome più bello che esista: isonomìa» (Erodoto, Storie, III, 80;  
trad. di F. Barberis, Garzanti, Milano 2006). Ecco dunque uno dei passi più celebri 
dell’antichità, in cui il termine isonomìa è adoperato come sinonimo di democrazia. 

Democrazia e diritto di parola nell’assemblea  L’isonomìa, cioè l’uguaglianza 
di tutti i cittadini della pòlis davanti alla legge, è la base politica che permette l’ise-



La Democrazia degli antichi e dei moderni 319

gorìa, il diritto di parlare e di essere ascoltati. Anche il termine isegorìa deriva 
da due parole greche: ìson, che significa ‘uguale’, e agorèuo, cioè ‘parlare in pubbli-
co’. Questo verbo ha la stessa radice di agorà, la piazza, luogo di dibattito pubblico. 
In questo contesto, isegorìa non significa solo libertà di parola, ma anche possibi-
lità per ogni cittadino di parlare pubblicamente e contribuire attivamente alle 
decisioni della città. 

In sintesi, l’isegorìa è una norma che garantisce a ogni cittadino il diritto di espri-
mersi liberamente, in pubblico e su un piano di parità ri-
spetto agli altri. Nella democrazia diretta di Atene, l’isegorìa è 
in qualche modo l’equivalente antico dei nostri diritti politici 
attivi (diritto di eleggere con il voto i propri rappresentanti) e 
passivi (diritto di candidarsi per essere eletti). 

4	I princìpi della democrazia:  
la libertà

Libertà personale e di espressione  L’altro pilastro su cui si fonda la demo-
crazia è la libertà, che rappresenta la possibilità di ciascun cittadino di agire 
secondo la propria volontà e di partecipare alla vita pubblica, a condizione che 
il suo comportamento non pregiudichi l’integrità fisica e morale degli altri. In 

La collina della Pnyx oggi 
e il particolare del bema
Inizialmente l’ekklesìa, l’assemblea 
degli antichi Ateniesi, si teneva 
negli spazi aperti dell’agorà. 
Fu poi spostata sui pendii della 
collina della Pnyx, non lontana 
dall’acropoli. Qui fu costruita 
una apposita terrazza di forma 
semicircolare che poteva ospitare 
fino a 10.000 persone, anche se 
ne erano sufficienti 6000 
perché l’assemblea potesse 
avere luogo. Ogni cittadino 
aveva il diritto di parlare ed 
esprimere la propria opinione; 
in caso di istanze diverse una 
decisione era presa votando 
per semplice alzata di mano. 
Oggetto di tre grandi fasi 
costruttive, la collina ebbe fin 
dalla sua prima sistemazione 
due elementi essenziali: la 
tribuna per l’oratore, chiamata 
bema, e il luogo dove veniva 
collocata la clessidra che 
segnava il tempo.

FISSARE I CONCETTI 

Definisci  “isonomìa” e “isegorìa”. 



U 4  FILOSOFIA AL FUTURO320

democrazia, la libertà è tanto un diritto individuale quanto un diritto-valore 
collettivo. Essere liberi significa infatti avere la possibilità di vivere senza im-
posizioni. Allo stesso tempo, la libertà costituisce la premessa, la base per una 
società in cui il pluralismo delle opinioni, il dibattito e la partecipazione pos-
sono realizzarsi pienamente. L’insieme di queste libertà individuali e collettive 
corrisponde ai diritti civili, espressi nella nostra Carta costituzionale negli 
articoli dal 13 al 28 (sezione Titolo I. Rapporti civili). I diritti civili sono la liber-

tà personale (art.13), la libertà di domicilio, corrispondenza, 
movimento (artt. 14-16), la libertà di riunione e di associazio-
ne (artt. 17-18), la libertà religiosa (artt. 19-20), la libertà di 
pensiero ed espressione (art. 21). Gli artt. 22-28 completano 
la sezione sui diritti civili con garanzie sull’istruzione, la sa-
lute, la giustizia, la responsabilità degli organi dello Stato e 
altre questioni.

Leggiamo l’inizio dell’articolo 13 della Costituzione della Repubblica italiana che 
definisce la libertà personale, ovvero la libertà dalle costrizioni fisiche: 

La libertà personale è inviolabile.
Non è ammessa forma alcuna di detenzione, di ispezione o perquisizione perso-
nale, né qualsiasi altra restrizione della libertà personale, se non per atto moti-
vato dell’autorità giudiziaria e nei soli casi e modi previsti dalla legge. [Costituzione 
della Repubblica italiana, art. 13]

Si tratta di un articolo che protegge le cittadine e i cittadini 
dagli abusi del potere e rappresenta un presupposto essenziale 
perché si possa godere delle altre libertà e diritti. L’articolo 21 
tutela invece la libertà di pensiero e di espressione, cioè la 
“pronipote” dell’isegorìa antica: «Tutti hanno diritto di manife-
stare liberamente il proprio pensiero con la parola, lo scritto e 

ogni altro mezzo di diffusione».

REPV BBLICA ITALIANA

FISSARE I CONCETTI 

Definisci  il concetto giuridico di li-
bertà personale.

Fukt, Free Speech 
*Conditions Apply 
[graffito a Enmore, Sydney 
(Australia)] 

Sulle orme del più 
famoso street artist 
Banksy, l’australiano 
Fukt, riferendosi alla 
difficoltà degli artisti 
di strada di esprimersi 
attraverso la propria 
arte, ironizza sulla 
cosiddetta “libertà di 
espressione” (Free 
Speech) che è sempre 
soggetta a “condizioni” 
(Conditions Apply) che 
ne limitano la reale 
portata.

ANALISI 

Spiega  che cosa significa che la li-
bertà è tanto un valore individuale quan-
to un valore collettivo.



La Democrazia degli antichi e dei moderni 321

Questi due princìpi sono centrali perché garantiscono alla cittadinanza di parte-
cipare attivamente alle decisioni che la riguardano, confrontandosi apertamente e 
contribuendo al bene comune senza temere repressioni o coercizioni. 

Concludendo, la nozione di libertà in una democrazia moderna si radica pro-
fondamente nella tradizione dell’antica democrazia ateniese, dove l’esercizio dei 
diritti individuali e la partecipazione diretta alla vita pubblica costituivano il fon-
damento della pòlis.

EDUCAZIONE CIVICA	 	 RICERCA

Fissa e approfondisci  il tema della cittadinanza.

1.  Leggi la definizione del termine fornita dall’Enciclope-
dia online Treccani:

«Condizione di appartenenza di un individuo a uno Stato, 
con i diritti e i doveri che tale relazione comporta; tra i pri-
mi, vanno annoverati in particolare i diritti politici, ovvero 
il diritto di voto e la possibilità di ricoprire pubblici uffici; 
tra i secondi, il dovere di fedeltà e l’obbligo di difendere lo 
Stato, prestando il servizio militare, nei limiti e modi sta-
biliti dalla legge». 

2.  Indaga su come si acquisisce oggi la cittadinanza 
italiana. Approfondisci il significato delle espressioni “ius 
soli”, “ius sanguinis” e “ius scholae”. Se vuoi, puoi fare 
qualche comparazione con le leggi sull’acquisizione della 
cittadinanza di altri Stati.

3.  Che cos’è la cittadinanza europea? Che cosa compor-
ta?

4.  Si può perdere la cittadinanza? In quali casi?

5	Democrazie contemporanee:  
cittadinanza e separazione dei poteri

Nell’evoluzione moderna e contemporanea della democrazia, accanto ai princìpi di 
uguaglianza e di libertà se ne sono affermati anche altri due: la cittadinanza atti-
va, che si trova “in potenza” già nel mondo greco, ovvero la partecipazione di tutti 
alla vita pubblica e al benessere della comunità, e la separazione dei poteri dello 
Stato (legislativo, esecutivo, giudiziario) in organi separati e indipendenti (parla-
mento, governo, magistratura). 

Cittadinanza e partecipazione  Il termine “cittadinanza” indica il rapporto di 
appartenenza sussistente tra l’individuo e lo Stato, con i diritti e i doveri che que-
sto comporta: in virtù del legame con lo Stato il soggetto diventa infatti titolare di 
determinati diritti e doveri. Spieghiamoci meglio. In democrazia ci qualifichiamo 
come cittadine e cittadini, non come sudditi. Che cosa cambia? Pur appartenen-
do a una comunità politica, il suddito si trova in una condizione di sottomissione 
all’autorità di un sovrano assoluto o di un tiranno, e quindi non ha la possibilità di 
partecipare attivamente alle decisioni pubbliche e politiche: deve limitarsi a obbedi-
re alle leggi e alle decisioni del sovrano o dello Stato, non ha il diritto di criticarle o 
di influire su di esse. Invece il cittadino è un membro attivo della comunità politica 
di cui fa parte. In ragione del suo rapporto di appartenenza allo Stato, il cittadino 



U 4  FILOSOFIA AL FUTURO322

non solo deve rispettarne le leggi, ma ha anche il diritto e il dovere di partecipare 
alla vita pubblica, ad esempio votando. Il concetto di cittadino si basa sull’idea di 
partecipazione e appartenenza alla comunità politica, attraverso il godimento di 
diritti (ad esempio il diritto all’istruzione, alla salute, al lavoro, ecc.) e l’assolvimento 
di doveri (ad esempio il pagamento delle tasse per garantire i servizi pubblici, come 
la scuola e la sanità). In altre parole, in democrazia esistono responsabilità reci-
proche tra Stato e cittadini: il primo si impegna a riconoscere e tutelare i «diritti 
inviolabili» dei secondi; a loro volta i cittadini si impegnano ad adempiere ai «doveri 
inderogabili di solidarietà politica, economica e sociale» nei confronti della comuni-
tà statale, come recita l’articolo 2 della nostra Costituzione: 

La Repubblica riconosce e garantisce i diritti inviolabili dell’uomo, sia come sin-
golo, sia nelle formazioni sociali ove si svolge la sua personalità, e richiede l’a-
dempimento dei doveri inderogabili di solidarietà politica, economica e sociale. 
[Costituzione della Repubblica italiana, art. 2]

REPV BBLICA ITALIANA

EDUCAZIONE CIVICA	 	 RICERCA

Evidenzia  in questo articolo il riferimento duplice ai diritti e ai doveri, poi ricerca in altri articoli della Costituzione 
esempi specifici di come a ogni diritto corrisponda sempre anche un dovere.

1.  I meteci sono gli 
stranieri residenti. Non 
basta abitare in un 
certo luogo per essere 
considerati cittadini: 
meteci e schiavi vivono 

nella città, ma questo 
non li rende cittadini, non 
hanno diritti politici.

2.  I ragazzi non sono 
ancora cittadini “completi” 

perché non sono ancora 
formati e non possono 
partecipare alla vita 
politica; gli anziani hanno, 
invece, passato l’età 
per assumere incarichi 

pubblici. Entrambi, 
secondo Aristotele, 
si possono chiamare 
cittadini “in un certo 
senso”, ma non del tutto.

Aristotele e il “cittadino democratico”  Già Aristotele (384-322 a.C.) [> cfr. U5] 
sviluppa una sua teoria della cittadinanza e definisce il cittadino democratico 
come colui che può avere accesso alle cariche politiche senza limiti di tempo. Scrive 
Aristotele:

Ma poiché lo Stato è un composto, come un’altra qualsiasi di quelle cose che sono 
un tutto e risultano di molte parti, evidentemente bisognerà dapprima fare una 
ricerca sul cittadino: lo Stato, infatti, è una pluralità di cittadini. Di conseguen-
za s’ha da esaminare chi bisogna chiamare cittadino e chi è il cittadino. Perché 
anche sul cittadino si discute di frequente e non tutti ammettono concordemente 
che cittadino sia la stessa persona: in effetti, c’è chi, pur essendo cittadino in una 
democrazia, spesso non è cittadino in una oligarchia. Non si devono considerare, 
è chiaro, quelli che ottengono siffatto titolo di cittadino in maniera speciale, come 
ad esempio chi è stato fatto cittadino: il cittadino non è cittadino in quanto abita 
in un certo luogo (perché anche i meteci e gli schiavi1 hanno in comune il domi-
cilio) né lo sono quelli che godono certi diritti politici […], come i ragazzi che per 
l’età non sono ancora iscritti nelle liste e i vecchi che sono esenti da incarichi2 
[…]. Noi cerchiamo il cittadino in senso assoluto senza alcuna imperfezione del 



La Democrazia degli antichi e dei moderni 323

genere, che debba essere corretta, perché anche riguardo a uomini privati dei 
diritti politici ed esiliati si possono porre tali dubbi e soluzioni. Cittadino in senso 
assoluto non è definito da altro che dalla partecipazione alle funzioni di giudice e 
alle cariche. [Aristotele, Politica, 1274b-1275a, trad. di R. Laurenti, in Opere, vol. 8, Laterza, Bari-Roma 
2019, ed. digitale]

La concezione aristotelica della cittadinanza evidenzia come l’essere cittadini non si 
limiti alla sola appartenenza geografica o al godimento di alcuni diritti, ma richie-
da un coinvolgimento attivo nella vita politica. Secondo Aristotele, infatti, il citta-
dino “in senso assoluto” è colui che partecipa direttamente 
alle funzioni giudiziarie e alle cariche pubbliche. In questo 
modo, il cittadino è chiamato a contribuire concretamente 
alla gestione dello Stato, il quale è inteso come un insieme 
di parti interconnesse, dove ogni individuo assume un ruolo 
essenziale.

Separazione e distribuzione dei poteri  Altra caratteristica imprescindibile di 
tutti i sistemi democratici contemporanei è la separazione dei poteri, il principio 
secondo cui a ciascuna funzione dello Stato corrisponde un potere, esercitato 
da specifici organi: il potere legislativo è affidato al Parlamento; il potere ammi-
nistrativo o esecutivo è affidato al Governo; il potere giudiziario è affidato alla 
Magistratura. 

A formalizzare per primo la teoria della separazione dei poteri è il filosofo france-
se del XVIII secolo Charles-Louis de Secondat, barone di Montesquieu (1689-
1755), nella sua opera principale, Lo spirito delle leggi, pubblicata nel 1748. 
È lui ad affermare la necessità che uno Stato divida le sue funzioni principali in 
tre sfere – il potere di fare le leggi (legislativo), di attuarle (esecutivo), di giudicare 
chi non le rispetta (giudiziario) – affidandole a organi distinti e indipendenti 
per impedire la concentrazione di più poteri in un unico gruppo o individuo che 
potrebbe dare luogo a forme autoritarie, e per proteggere la libertà e la stabilità 
dello Stato.

Anche se il principio della separazione dei poteri ha origini moderne, qualcosa di 
simile a questo principio si trova già nella democrazia ateniese e in altri sistemi 
partecipativi dell’antichità. Ad Atene, ad esempio, il popolo esercita il potere legi-
slativo tramite l’assemblea, il potere esecutivo attraverso i magistrati (che sono 
cariche che assomigliano più ai nostri ministri che ai nostri magistrati) e il potere 
giudiziario tramite i tribunali popolari. Anche se questi ruoli non risultano for-
malmente separati, come definito nella teoria di Montesquieu – e nelle moderne 
democrazie –, si cerca di evitare una concentrazione di potere in un’unica persona 
o organismo. In questo senso, la separazione dei poteri è un principio organiz-
zativo rintracciabile già nelle prime forme di governo demo-
cratico del mondo antico che poi viene elaborato sul piano 
teorico da Montesquieu fino a diventare un pilastro delle 
democrazie moderne.

FISSARE I CONCETTI 

Definisci  “divisione dei poteri”. 

FISSARE I CONCETTI 

Spiega  che cosa distingue, nella 
pòlis democratica, il cittadino “in senso 
assoluto” da chi è cittadino in senso im-
perfetto, secondo Aristotele. 



U 4  FILOSOFIA AL FUTURO324

6	La democrazia è il miglior  
sistema di governo?

Oggi noi associamo alla parola “democrazia” un significato positivo, ma non è così 
da sempre. Come osserva Norberto Bobbio:

Oggi “democrazia” è un termine con connotazione fortemente positiva [...]. Al con-
trario nella tradizionale disputa sulla miglior forma di governo, la democrazia è 
stata quasi sempre collocata all’ultimo posto, proprio in ragione della sua natura 
di potere diretto del popolo o della massa, cui di solito sono stati attribuiti i peg-
giori vizi della licenziosità, della incontinenza, della ignoranza, della incompeten-
za, dell’insensatezza, della aggressività, della intolleranza. [N. Bobbio, Teoria generale 
della politica, Einaudi, Torino 1999, p. 327]

Gli storici antichi e la democrazia ateniese  Ritroviamo opinioni contrastanti 
sulla democrazia nella stessa Atene democratica del V secolo a.C. Nella Guerra del 
Peloponneso lo storico Tucidide racconta il conflitto tra Sparta e Atene dal 431 al 
411 a.C. e riporta il discorso funebre pronunciato nel 430 a.C. da Pericle, celebre 
leader politico ateniese, in occasione della cerimonia in onore dei caduti nel primo 
anno di guerra. ll nucleo centrale di questo intervento pubblico è un lungo e appas-
sionato elogio della democrazia ateniese e della sua potenza imperiale. L’ordina-
mento politico di Atene è così definito:

Abbiamo una costituzione che non emula le leggi dei vicini, in quanto noi 
siamo più d’esempio ad altri che imitatori. E poiché essa è retta in modo che 

i diritti civili spettino non a poche persone [òligoi] ma alla mag-
gioranza, essa è chiamata democrazia: di fronte alle leggi, per 
quanto riguarda gli interessi privati, a tutti spetta un piano 
di parità, mentre per quanto riguarda la considerazione pub-
blica nell’amministrazione dello stato, ciascuno è preferito a 
seconda del suo emergere in un determinato campo, non per la 
provenienza da una classe sociale ma più per quello che vale. 
E, per quanto riguarda la povertà, se uno può fare qualcosa di 
buono alla città, non ne è impedito dall’oscurità del suo ran-
go sociale. [Tucidide, Guerra del Peloponneso, II, 37, 1; trad. di F. Ferrari, Bur, 
Milano 2011, p. 325]

A questa “narrazione” positiva della democrazia ateniese se ne 
opponevano però altre, di cui preziosa testimonianza è la Co-
stituzione degli Ateniesi, scritta da un Anonimo ateniese, ma 
attribuita a lungo allo storico Senofonte, e composta nella se-
conda metà del V secolo a.C.: si tratta di uno spietato attacco 
alla democrazia ateniese, definita il governo della «canaglia» che 
schiaccia la «gente per bene». Il testo è organizzato in forma di 
dialogo fra due oppositori al regime democratico: uno totalmen-

Pericle pronuncia 
il discorso funebre 
per i caduti 
ateniesi in una 
stampa del 1915



La Democrazia degli antichi e dei moderni 325

te intransigente (B) e l’altro più lucido e acuto (A), che riconosce la coerenza del 
popolo ateniese nel perseguire il proprio bieco interesse. Il malgoverno democra-
tico non è una degenerazione, ma il pilastro del predominio popolare:

B  Il popolo non vuol essere schiavo in una città retta dal buongoverno, ma essere 
libero e comandare: del malgoverno non gliene importa nulla.
A  Ma proprio da quello che tu chiami “malgoverno” il popolo trae la sua forza 
e la sua libertà. Certo, se è il buongoverno che tu cerchi, allora lo scenario è 
tutt’altro: vedrai i più capaci imporre le leggi, e la gente per bene la farà pagare 
alla canaglia, e sarà la gente per bene a prendere le decisioni 
politiche, e non consentirà che dei pazzi siedano in Consiglio 
o prendano la parola in assemblea. Così in poco tempo, con 
saggi provvedimenti del genere, finalmente il popolo cadrebbe 
in schiavitù. [Ps. Senofonte, Costituzione degli Ateniesi, in Anonimo ateniese, 
La democrazia come violenza, a cura di L. Canfora, Sellerio, Palermo 1982, pp. 
17-18]

Il sospetto verso il regime democratico, accusato di favorire l’ascesa al potere del 
ceto popolare, facile preda di reazioni impulsive e del tutto incompetente nel gover-
no della pòlis, è un motivo presente anche nella riflessione dei filosofi – in partico-
lare di Platone: lo abbiamo visto nel capitolo 4 di questa Unità e lo approfondiremo 
nelle pagine successive. 

ANALISI 

Sintetizza  le due diverse valutazio-
ni della democrazia che emergono dal 
discorso di Pericle riportato da Tuci-
dide e dal dialogo tratto dalla Costitu-
zione degli Ateniesi.

ANALISI 

Approfondisci la concezione platonica della democrazia. 

Rileggi  nel capitolo 4 di questa Unità le osservazioni di Platone sulla democrazia [> cfr. U4, C4.4] e il passo T1 La “me-
tafora nautica”: siamo tutti sulla stessa barca. 

Sintetizza  la posizione di Platone: perché egli critica la democrazia?  

Rifletti  Perché, secondo Platone, la democrazia inevitabilmente degenera in tirannide? 

Verso una concezione positiva: l’“età dei diritti”  L’esame dei giudizi favorevoli 
e contrari sul sistema democratico formulati da Tucidide e dall’Anonimo ateniese 
ci spinge a porre un interrogativo di carattere storico e filosofico: quando si verifica 
il “salto di qualità” che fa, ancora oggi, della democrazia un elemento portante del 
nostro orizzonte politico e culturale? È ancora Bobbio a offrirci una chiave di lettura. 
Egli individua il momento decisivo di passaggio in quella fase storica che definisce 
l’“età dei diritti”, tra la fine del XVIII secolo e il XIX, e identifica il principale mo-
tore del mutamento nelle due rivoluzioni politiche del mondo 
moderno: la Rivoluzione americana e la Rivoluzione francese. 
Questi due eventi storici contribuirono in maniera determi-
nante a scardinare l’assetto sociale tradizionale, mettendo in 
discussione l’idea che una minoranza di persone, in ragione 

FISSARE I CONCETTI 

Spiega  che cosa intende Norberto 
Bobbio con l’espressione “età dei di-
ritti”. 



U 4  FILOSOFIA AL FUTURO326

delle sue origini nobiliari, dovesse godere per nascita di privilegi e di diritti esclusivi 
negati alla maggior parte dei cittadini. I princìpi fondamentali di questo cambiamento 
culturale epocale sono fissati prima nella Dichiarazione d’Indipendenza degli Stati 
Uniti d’America (1776) e poi nella Dichiarazione dei diritti dell’uomo e del citta-
dino della Francia rivoluzionaria (1789), le quali affermano i princìpi della libertà, 
della uguaglianza e della sovranità dei cittadini. Leggiamo l’avvio della Dichiarazione 
del 1789:

I rappresentanti del popolo francese costituiti in Assemblea Nazionale, consideran-
do che l’ignoranza, l’oblio o il disprezzo dei diritti dell’uomo sono le uniche cause 
delle sciagure pubbliche e della corruzione dei governi, hanno stabilito di esporre, 
in una solenne dichiarazione, i diritti naturali, inalienabili e sacri dell’uomo [...]. 
Di conseguenza, l’Assemblea Nazionale riconosce e dichiara, in presenza e sotto gli 
auspici dell’Essere Supremo1, i seguenti diritti dell’uomo e del cittadino:
Art. 1 – Gli uomini nascono e rimangono liberi e uguali nei diritti. Le distinzioni 
sociali non possono essere fondate che sull’utilità comune.
Art. 2 – Il fine di ogni associazione politica è la conservazione dei diritti naturali 
ed imprescrittibili dell’uomo. Questi diritti sono la libertà, la proprietà, la sicurez-
za e la resistenza all’oppressione.
Art. 3 – Il principio di ogni sovranità risiede essenzialmente nella Nazione2. Nes-
sun corpo o individuo può esercitare un’autorità che non emani espressamente 
da essa.
Art. 4 – La libertà consiste nel poter fare tutto ciò che non nuoce ad altri: così, 
l’esercizio dei diritti naturali di ciascun uomo ha come limiti solo quelli che as-
sicurano agli altri membri della società il godimento di questi stessi diritti. Tali 
limiti possono essere determinati solo dalla Legge.
[...]
Art. 6 – La Legge è l’espressione della volontà generale. Tutti i cittadini hanno 
diritto di concorrere, personalmente o mediante i loro rappresentanti, alla sua 
formazione. [...]
[...]
Art. 11 – La libera manifestazione dei pensieri e delle opinioni è uno dei diritti più 
preziosi dell’uomo. [da P. Biscaretti di Ruffia, Le Costituzioni di dieci Stati di “democrazia stabilizzata”, 

Giuffrè, Milano 1994]

1.  Si fa riferimento 
all’idea di Dio elaborata 
dalla prospettiva filosofica 
del deismo. Si tratta di 
una corrente di pensiero, 
diffusasi in Francia nel 
XVIII secolo sulla spinta 
degli ideali illuministi, che 

ammette l’esistenza di un 
Ente supremo concepito 
in termini razionali come 
la causa prima e il grande 
architetto del mondo.

2.  La “sovranità”, cioè 
il potere politico e le 

decisioni che riguardano 
la società, deve partire 
dalla nazione, cioè 
dall’insieme dei cittadini 
che la formano. Non può 
esserci un re, una classe 
sociale o un gruppo 
ristretto che governa 

senza il consenso dei 
cittadini. Solo la nazione, 
cioè tutti i cittadini uniti, 
ha il diritto di decidere 
come deve essere 
governato lo Stato.

Alla luce di queste solenni affermazioni i «diritti naturali, inalienabili e sacri» non 
sono più considerati concessioni dall’alto da parte di un’autorità regia o statale, 
ma appunto come diritti innati di ogni individuo, cioè inerenti alla natura umana: 
appartenenti all’essere umano in quanto tale, tali diritti sono inviolabili, cioè non 
possono essere messi in discussione o negati nemmeno dallo Stato. In sostanza il 



La Democrazia degli antichi e dei moderni 327

solo fatto di nascere e di qualificarci come esseri umani ci rende titolari di diritti 
fondamentali, che dunque lo Stato deve riconoscere, sancire per legge. 

Dalla Dichiarazione del 1789 in poi, i diritti degli individui diventano l’architrave di 
tutto il sistema delle norme giuridiche e la condizione irrinunciabile per riconoscere 
la validità di un ordinamento politico. Questo cambiamento di paradigma che ha av-
vio nell’“età dei diritti” vede lo Stato come un garante dei diritti e porta all’affermazio-
ne della democrazia come sistema politico che trova proprio nella tutela delle libertà 
e dei diritti dei cittadini la sua fonte di legittimità e di valore.

7	Democrazia e tirannia  
della maggioranza

Problemi e sfide delle democrazie  Nelle prossime pagine ci soffermeremo su 
alcune delle principali critiche alla democrazia emerse nella storia del pensiero fi-
losofico e politico occidentale, a partire da Platone e Aristotele fino a pensatori del 
Novecento e contemporanei.

Claude Niquet il Giovane
Dichiarazione dei diritti dell’uomo e del 
cittadino, 1789
[Bibliothèque Nationale, Parigi] 
In questa incisione una giovane donna mostra la 
Dichiarazione, appena promulgata, a un bambino in 
uniforme militare; dietro di lei uomini e donne ballano 

in cerchio attorno all’Albero della Libertà sormontato 
dal cappello frigio, entrambi simboli della Rivoluzione 
francese. Il testo della Dichiarazione è appoggiato a 
una palma, che suggerisce l’idea di ricchezza, mentre 
sotto di esso giace un uomo, personificazione dei diritti 
feudali, schiacciato da un albero appena colpito da un 
fulmine.



U 4  FILOSOFIA AL FUTURO328

Rifletteremo in particolare su due nuclei tematici che costituiscono altrettanti 
punti di debolezza e potenziali fattori di crisi insiti nelle democrazie, già individuati 
da Platone e Aristotele, e insieme sulle sfide che essa deve affrontare: la tirannia 
della maggioranza e il problema della demagogia.

Platone e la degenerazione della democrazia  Nel pensiero politico greco fino 
ad Aristotele, la valutazione della democrazia come sistema di governo è in linea 
generale negativa. Nella classificazione dei sistemi politici (di uno: monarchia; di 
pochi: aristocrazia; di molti: democrazia) secondo Platone era previsto che potesse 
verificarsi un processo degenerativo causato dal venir meno del rispetto delle leggi 
e dall’arbitrio nell’esercizio del potere. La monarchia degenera così in tirannide. 
L’aristocrazia in oligarchia. Per la democrazia non viene previsto invece un cambio 
di termini: come a dire che la parola stessa “democrazia” ha una connotazione ne-
gativa. Ciò è coerente con la visione platonica della città ideale in cui i “governanti” 
sono un gruppo ristretto e adeguatamente selezionato di individui. Essi apparten-
gono alla classe delle filosofe e dei filosofi, si distinguono quindi per la virtù della 
sapienza e in analogia alla struttura tripartita dell’anima, ne esprimono la parte 
razionale [> cfr. U4, C4.1]. L’accesso al potere dei molti, della maggioranza dei citta-
dini, è dunque ritenuto un fatto sempre negativo perché esclude che la pòlis possa 
essere retta dalla minoranza delle persone educate e competenti. Anzi, per Platone 
la democrazia porta inevitabilmente al peggiore dei sistemi politici, la tirannide, 
perché i molti, per lo più poveri, alla fine si affidano a un unico leader nell’aspetta-
tiva di vedere redistribuiti i beni dei più ricchi [> cfr. U4, C4.4].

La costituzione mista di Aristotele  Aristotele non si discosta dalla classificazione 
platonica dei sistemi politici, ma ne dà un’interpretazione diversa [> cfr. U5, C4.5]. In 
particolare, non ha una pregiudiziale negativa nei confronti della democrazia. Ritiene 
infatti che la prevalenza dei molti, la maggioranza dei cittadini, possa essere accet-
tabile o addirittura desiderabile, se contempera il rispetto dell’interesse delle diverse 
componenti della comunità, e quindi della minoranza dalla quale restano esclusi – ri-
cordiamolo ancora – donne, stranieri e schiavi. Per questo motivo Aristotele propone il 
modello politico ideale della politèia, parola greca non facilmente traducibile, resa in 
genere con il termine ‘costituzione’, ‘struttura politica’ [> cfr. U4, C4 LAPAROLAINLINGUA]. 
La politèia rappresenta per Aristotele il miglior sistema politico, perché si basa sulla 
combinazione delle qualità tipiche del sistema democratico e di quelle del sistema ari-
stocratico: la partecipazione dei molti alla vita politica e la conduzione dello Stato da 
parte dei pochi e dei migliori. Aristotele ritiene dunque che una “costituzione” politica 
perfetta ed equilibrata debba tenere in conto le diverse componenti della società e le 
loro esigenze. Ecco come Aristotele stesso descrive questo “governo misto”:

in moltissimi stati la forma della politèia esiste, perché la mistione ha di mira so-
lamente agiati e disagiati, ricchezza e libertà – e in realtà presso tutti, più o meno, 
par che gli agiati tengano il posto degli «uomini dabbene» –, ma siccome sono tre 
gli elementi che esigono uguale partecipazione al governo, libertà, ricchezza, vir-



La Democrazia degli antichi e dei moderni 329

tù (il quarto, che chiamano nobiltà, accompagna gli ultimi due; la nobiltà infatti 
indica ricchezza d’antica data e virtù) è evidente che la mistione di due elementi, 
degli agiati e dei disagiati, si deve chiamare politèia. [Aristotele, Politica, 1294a, trad. di R. 
Laurenti, in Opere, vol. 8, Laterza, Bari-Roma 2019, ed. digitale]

In questo passaggio, il filosofo spiega che la politèia è un sistema politico che cerca 
di bilanciare gli interessi e i valori di gruppi socialmente opposti, contemperando 
la ricchezza e la virtù con la libertà. Da un lato i più facoltosi, i ricchi, e dall’altro 
i meno abbienti, i poveri. Se un sistema politico rappresenta solo i ricchi allo-
ra diventa oppressivo; se rappresenta solo i poveri rischia invece di diventare in-
stabile. La soluzione preferibile è quindi un sistema misto, 
in cui i diversi gruppi sociali partecipano al potere in modo 
equilibrato [> cfr. U5, C4.5]. Questo modello ideale influenzerà 
molti pensatori successivi e sarà alla base di molte moderne 
democrazie.

Dopo Aristotele: Polibio e Machiavelli  Il modello politico aristotelico di costitu-
zione “mista” è ripreso da Polibio, uno storico greco del II secolo a.C., il quale lega il 
successo della potenza romana in tutto il Mediterraneo all’equilibrio e alla compre-
senza di tutti i principali sistemi di governo: l’ordinamento monarchico, incarnato 
nel potere annuale esercitato dai consoli; l’aristocratico rappresentato dal Senato; 
il popolare espresso dalle assemblee dei cittadini e della plebe. 

Sulla medesima lunghezza d’onda, sei secoli dopo, il filosofo e politico italiano del 
Rinascimento Niccolò Machiavelli (1469-1527) riflette sulle prospettive degli Stati 
regionali italiani del suo tempo, e in particolare sulla Repubblica di Firenze, la città 
in cui nasce e svolge la sua attività politica. Nell’opera Discorsi sopra la prima 
Deca di Tito Livio (1513-19), Machiavelli loda la struttura politica di Roma come 
«republica perfetta», diventata tale quando, oltre al «governo de’ Re e delli Ottimati», 
«nacque la creazione de’ Tribuni della plebe» (Libro I, cap. 2), cioè quando arriva a 
incorporare tutti i princìpi di potere (potere di uno, di pochi e di molti) che sarebbe-
ro «pestiferi», se presi singolarmente. 

Locke e la tutela dei diritti individuali  Un netto cambio di prospettiva si regi-
stra nella storia del pensiero politico a mano a mano che ci si avvicina alla fase della 
“età dei diritti”. John Locke (1632-1704), importante filosofo inglese del Seicento, 
affronta la questione della “tirannia della maggioranza”, una temibile degenerazio-
ne della democrazia, non partendo dalla classificazione dei sistemi di governo, ma 
dalla questione della salvaguardia dei diritti dell’individuo. Secondo il filosofo, 
se il potere della maggioranza non trova dei limiti definiti può diventare pericoloso: 
non soggette a controlli e bilanciamenti, le decisioni della maggioranza rischiano 
infatti di calpestare i “diritti naturali” di ogni persona, identificati da Locke soprat-
tutto nella libertà naturale e nella proprietà. Perciò egli propone una forma di 
democrazia rappresentativa, in cui il popolo sovrano elegge i suoi rappresentanti 
che fungono da filtro contro gli arbitrii della maggioranza. Inoltre, Locke sostiene 

ANALISI 

Descrivi  i caratteri della politèia pro-
posta da Aristotele.



U 4  FILOSOFIA AL FUTURO330

che alla base dell’ordinamento giuridico devono essere previste leggi fondamentali 
per proteggere i diritti di tutti e impedire alla maggioranza di abusare del proprio 
potere. 

Tocqueville e la “tirannia della maggioranza”  L’espressione “tirannia della 
maggioranza” compare per la prima volta nel saggio La democrazia in America 
(1835-40), scritto dal pensatore francese Alexis de Tocqueville (1805-1859) dopo 
un suo lungo soggiorno negli Stati Uniti. Il filosofo adopera questa formula per de-
nunciare il pericolo incombente in ogni democrazia: anche in un sistema politico 
in cui a tutti i cittadini è garantito il diritto di voto può prendere corpo un regime 
oppressivo. Il pensatore francese si esprime in questi termini: 

Cosa è mai la maggioranza, presa in corpo, se non un individuo che ha opinioni e 
spesso interessi contrari ad un altro individuo che si chiama minoranza. Ora, se 
voi ammettete che un uomo fornito di tutto il potere può abusarne contro i suoi 
avversari, perché non ammettete ciò anche per la maggioranza? [A. de Tocqueville, La 
democrazia in America, Rizzoli, Milano 1992, p. 257]

Théodore Chassériau
Alexis de Tocqueville, 
1850
[Musée National du Château, 
Versailles]

Una pagina 
dall’originale 
manoscritto di 
La democrazia in 
America di Alexis de 
Tocqueville, 1840 ca.
[Beinecke Rare Book & 
Manuscript Library, Yale 
University, New Haven (Usa)]



La Democrazia degli antichi e dei moderni 331

Tocqueville osserva che quando la maggioranza assume troppo potere può finire 
per opprimere chi ha idee diverse o chi non l’ha votata, proprio come farebbe un 
individuo «fornito di tutto il potere»: la democrazia funziona davvero solo quando la 
maggioranza rispetta e protegge i diritti e le opinioni di chi la pensa diversa-
mente, evitando di imporre un pensiero unico. A questo fine è indispensabile che 
ogni Stato si doti di una legge fondamentale posta alla base di tutte le altre norme, 
cioè la Costituzione, in grado così di fissare i limiti chiari e inviolabili all’azione 
politica, garantendo la libertà di tutti, incluse le minoranze. 

Il pericolo del conformismo  Tocqueville individua anche un altro rischio che 
può emergere nelle società democratiche: il conformismo, la tendenza diffusa ad 
adeguarsi al modo di pensare della maggioranza delle persone. Nelle democrazie 
moderne, dove quasi tutti ricevono almeno un’istruzione di base, si viene a creare 
una certa omogeneità culturale: le idee e i valori dei vari gruppi sociali presentano 
differenze via via minori e somiglianze sempre più evidenti. Quando la maggioranza 
delle persone si forma un’opinione condivisa su politica, religione, arte o altri temi, 
colui che per qualche motivo la pensa diversamente può sentirsi spinto ad adattarsi 
alle convinzioni della maggioranza per evitare di essere criticato o isolato. Il feno-
meno del conformismo genera un’altra forma di tirannia della maggioranza: non ci 
sono leggi o violenze fisiche a imporre il pensiero dominante, 
ma una pressione culturale e sociale che spinge al confor-
mismo o al silenzio. Anticipando una problematica che tocca 
da vicino la nostra società, Tocqueville vede nel conformismo 
un pericolo per la democrazia, perché soffoca la diversità di 
opinioni e il confronto pubblico, cioè gli ingredienti fonda-
mentali per promuovere il cambiamento e il progresso.

8	La demagogia  
degli antichi

Demagogia e democrazia diretta  Abbiamo studiato le critiche di Platone ai so-
fisti, colpevoli, a suo modo di vedere, di insegnare a pagamento la retorica [> cfr. U4, 
C2.3]. Tra gli allievi che apprendono a pagamento l’arte di saper parlare dai sofisti ci 
sono anche le personalità politiche che prendono parola in assemblea, giovandosi 
degli insegnamenti sofistici per far prevalere i propri discorsi presso la folla. Per il 
filosofo questi retori sono i «cattivi coppieri» che “ubriacano” i concittadini: «uno 
Stato democratico, assetato di libertà, è alla mercé di cattivi coppieri e troppo s’ine-
bria di schietta libertà» (Repubblica, 562d), scrive il filosofo. Nel dibattito pubblico 
dell’Atene classica emerge dunque la denuncia di una patologia caratteristica dell’i-
stituzione democratica per definizione, l’assemblea popolare. Si tratta dell’influenza 

ANALISI 

Riassumi  la posizione di Tocqueville 
riguardo al rischio che la democrazia 
comporti una “tirannia della maggio-
ranza”.



U 4  FILOSOFIA AL FUTURO332

esercitata da esponenti politici che seducono la platea assembleare e ne conquista-
no il consenso sostenendo false promesse o generose concessioni, denigrando gli 
avversari, distorcendo notizie: sono i demagoghi. Nonostante l’evidente critica ai 
demagoghi, paradossalmente Platone non usa mai questo termine nelle sue opere, 
ma per capire il fenomeno demagogico è utile partire proprio dal significato delle 
parole. Demagògos e demagoghìa nascono dall’unione di due termini: il sostantivo 
dèmos (‘popolo’) e il verbo àgo, che in origine significava ‘condurre al pascolo’, in 
riferimento al bestiame. Col tempo, questo verbo viene usato anche per indicare il 
‘guidare’, ‘condurre’ – e, nel caso della demagogia, ‘sedurre’ – le persone. 

I demagoghi nei Cavalieri di Aristofane  La prima attestazione del termine “de-
magogo” in questo specifico significato negativo compare nei Cavalieri (424 a.C.) 
di Aristofane, grande commediografo ateniese, noto come spietato fustigatore dei 
costumi e della vita politica ateniese. La commedia si svolge nella casa di Demo (il 
“Popolo”), un personaggio che rappresenta gli Ateniesi riuniti in assemblea. Due 
suoi servi vogliono sgominarne un terzo – Paflagone – che ha guadagnato il favore 
del padrone e comanda su tutti. Per questo incoraggiano un venditore ambulante 
di salsicce, Agoracrito il “Salsicciaio”, a scalzare Paflagone. Il ritratto del perfetto 
demagogo viene tracciato nel dialogo tra il Salsicciaio e uno dei due schiavi che 
vuole convincerlo a “scendere in campo” per conquistare Demo:

Salsicciaio  Dimmi: come potrò diventare un uomo potente? Sono un salsicciaio!
Servo  Ma proprio per questo diventerai potente: sei spregevole; vieni dall’Agorà; 
e sei sfrontato.
Salsicciaio  Non mi ritengo degno di tanto potere.
Servo  Ahimè, per quale ragione dici di non essere degno? Mi sembra che tu abbia 
sulla coscienza qualche azione… onesta. Sei per caso figlio di gente per bene?
Salsicciaio  No, per gli dèi! I miei sono gentaglia.
Servo  O beato, che fortuna! È il meglio che ti potesse capitare per la carriera 
politica.
Salsicciaio  Ma, mio caro, non sono un uomo istruito: conosco solo l’alfabeto, e, 
per giunta, male.
Servo  Questo è il tuo unico difetto: conoscerlo, anche se “male”. La guida del po-

polo [demagoghìa] non si addice a uomini istruiti 
e di buoni costumi, ma a ignoranti e schifosi.
[…]
Salsicciaio  […] Ma non capisco come io possa go-
vernare il popolo.
Servo  È semplicissimo. Continua a fare ciò che fai 
ora: trita e insacca tutti insieme gli affari pubblici; e 
conquìstati per sempre il popolo con gustosi mani-
caretti di chiacchiere. Gli altri requisiti del demago-
go li hai: voce ripugnante, umili natali, maniere da 
mercato. Insomma, hai tutto quanto bisogna avere 
per governare la città. [Aristofane, Cavalieri, vv. 178-219, a 
cura di G. Mastromarco, Utet, Torino 2007, pp. 230 sgg.]

L’attore 
Francesco 
Pannofino 
nei panni del 
“Salsicciaio” 
in una 
rappresentazione 
dei Cavalieri di 
Aristofane, diretta 
da Giampiero 
Solari, al Teatro 
greco di Siracusa, 
2018



La Democrazia degli antichi e dei moderni 333

Tutta la commedia si impernia sullo scoppiettante duello comico tra lo schiavo e il 
Salsicciaio per conquistare la benevolenza di Demo a suon di 
lusinghe e promesse. Alla fine di una gara a chi più ingozza di 
leccornie il vecchio Demo trionfa sul Salsicciaio e la punizione 
inflitta a Paflagone sarà quella di andare a vendere insaccati 
alle porte della città, al posto del Salsicciaio. 

La polemica politica sulla scena teatrale  Un aspetto 
importante da sottolineare è che l’opera di Aristofane, che riscosse un grande 
successo, è infarcita di riferimenti a personaggi ed episodi della vita pubblica 
ateniese, ma in particolare ha come bersaglio Cleone, ricco mercante che, dopo 
la morte di Pericle, assunse la guida dei sostenitori più accesi della fazione 
democratica. Come riconosciuto già dai commentatori antichi, è lui Paflagone, 
inviso al fronte conservatore incarnato dalla classe dei Cavalieri (da cui il titolo 
dell’opera), i cittadini di censo più alto. L’ascesa politica di Cleone aveva su-
scitato forti reazioni perché il nuovo leader democratico non proveniva da una 
famiglia nobile, ma era espressione di un ceto imprenditoriale alla ricerca di un 
ruolo di rilievo nella politica ateniese. Tuttavia va sottolineato che anche il suo 
antagonista sulla scena, il Salsicciaio, non ha in fondo caratteristiche diverse. 
Aristofane denuncia quindi quello che ritiene comunque un rischio strutturale 
della democrazia ateniese: l’affermazione di leader politici che, manipolando 
e corrompendo il popolo in assemblea, impongono il proprio potere e interesse 
personale. 

A sviluppare in prospettiva filosofica la critica alla demagogia che emerge in chiave 
satirica nei Cavalieri sarà Aristotele [> cfr. U5, C4.6]. Diversamente dal suo maestro Pla-
tone, diffidente verso la democrazia, Aristotele non la rifiuta del tutto: questo rende 
la sua riflessione ancor più interessante. Secondo Aristotele, il sistema democratico 
funziona finché resta nei limiti stabiliti dalle leggi, può però degenerare se compaiono 
i demagoghi e quando si ricorre troppo spesso ai decreti anziché alle leggi. In casi del 
genere, l’assemblea popolare governa soltanto in apparenza, ma in realtà il potere è 
nelle mani dei demagoghi, che manipolano le masse e usano i decreti per controllare 
la pòlis.

9	La demagogia  
dei moderni 

Demagogia e democrazie rappresentative  L’osservazione di Aristotele è anco-
ra estremamente attuale: anche oggi l’uso dei decreti è spesso oggetto di critiche 
e nelle democrazie rappresentative dell’età contemporanea, in Europa e in Nord 
America, potremmo individuare molti esempi di leadership classificabili come de-
magogiche. Il tema della demagogia, infatti, è venuto veramente alla ribalta in tempi 

ANALISI 

Sintetizza  quali caratteri deve avere 
un demagogo secondo l’ironico dialo-
go riportato nel brano.



U 4  FILOSOFIA AL FUTURO334

relativamente recenti. Dopo una lunga fase di benessere e sviluppo seguita alla 
Seconda guerra mondiale, tra il 1945 e il 1975, a dispetto delle forti tensioni inter-
nazionali, le democrazie occidentali hanno subìto una battuta di arresto. L’idea che 
fosse possibile una crescita economica senza limiti e un incremento costante della 
ricchezza e dei servizi pubblici a favore dei cittadini si è scontrata con l’impennata 
selvaggia dei costi energetici e delle materie prime, con il sorgere di economie mol-
to competitive in altre parti del mondo, con la crescente difficoltà a controllare la 
spesa e il debito pubblico degli Stati. Questo quadro si è ulteriormente complicato 
con il progresso dell’informatica, l’avvento di Internet, degli smartphone e dei so-
cial media. Oggi si affaccia anche la sfida dell’Intelligenza Artificiale. È cambiato in 
pochi decenni il modo di lavorare, di produrre, vendere e comprare beni e servizi; i 
sistemi di produzione sono stati largamente spezzettati e delocalizzati; la specula-
zione finanziaria internazionale, volando sulle ali di Internet, ha prodotto violente 
crisi su scala globale. 

La “modernità liquida”  Ogni certezza e previsione sembra essere oggi impossibile. 
Come sostiene Zygmunt Bauman (1925-2017), sociologo e filosofo polacco, viviamo 
in una “modernità liquida”, in cui tutto cambia continuamente e velocemente e 
non è più possibile fare affidamento su sistemi valoriali stabili e duraturi. Le vec-
chie certezze del passato, come la crescita economica infinita o i modelli politici 
stabili, la sicurezza del lavoro sono venute meno: si sono, con le parole di Bauman, 
“liquefatte”:

I liquidi, a differenza dei corpi solidi, non mantengono di norma una forma pro-
pria. I fluidi, per così dire, non fissano lo spazio e non legano il tempo. Laddove i 
corpi solidi hanno dimensioni spaziali ben definite ma neutralizzano l’impatto – e 
dunque riducono il significato – del tempo (resistono con efficacia al suo scorrere 
o lo rendono irrilevante), i fluidi non conservano mai a lungo la propria forma 
e sono sempre pronti (e inclini) a cambiarla; cosicché ciò che conta per essi è il 

Ritratto 
fotografico di 
Zygmunt Bauman



La Democrazia degli antichi e dei moderni 335

flusso temporale più che lo spazio che si trovano a occupare e che in pratica oc-
cupano solo «per un momento». 
[…] Le descrizioni dei fluidi sono tutte delle istantanee sul cui retro occorre sem-
pre apporre la data. 
I fluidi viaggiano con estrema facilità. Essi «scorrono», «traboccano», «si spargo-
no», «filtrano», «tracimano», «colano», «gocciolano», «trapelano»; a differenza dei so-
lidi non sono facili da fermare: possono aggirare gli ostacoli, scavalcarli, o ancora 
infiltrarvisi. […] Sono questi i motivi per considerare la «fluidità» o la «liquidità» 
come metafore pertinenti allorché intendiamo comprendere la natura dell’attuale 
e per molti aspetti nuova fase nella storia della modernità. [Z. Bauman, Modernità liqui-
da, Laterza, Roma-Bari 2011, pp. VI-IX]

Queste profonde trasformazioni hanno diffuso nelle società occidentali due grandi 
sentimenti collettivi. Il primo è quello dell’insicurezza, della precarietà, del timore 
di un peggioramento del tenore di vita su scala individuale o a livello di gruppi so-
ciali, con aspettative sempre più basse e pessimistiche per il futuro:

L’odierna incertezza è una possente forza individualizzatrice. Divide anziché uni-
re, e poiché non c’è alcun modo di sapere chi domani si sveglierà in quale cate-
goria, l’idea di «interessi comuni» diventa sempre più nebulosa e perde qualsiasi 
valore concreto.
Paure, ansie e afflizioni dell’epoca contemporanea sono fatte per essere patite in 
solitudine. Non si sommano, non si cumulano in una «causa comune», non han-
no alcun indirizzo specifico, e tanto meno ovvio. […] 
La precarietà, l’instabilità, la vulnerabilità sono le caratteristiche più diffuse 
(nonché quelle più dolorosamente percepite) della condizione di vita contem-
poranea. I teorici francesi parlano di précarité, quelli tedeschi di Unsicherheit 
e Risikogesellschaft, quelli italiani di incertezza e quelli inglesi di insecurity, 
ma tutti hanno in mente il medesimo aspetto della condizione umana, speri-
mentata in varie forme e sotto nomi diversi in tutto il globo, ma avvertita come 

Manifestazione 
contro il lavoro 
precario, Napoli 
2011



U 4  FILOSOFIA AL FUTURO336

particolarmente snervante e deprimente nella parte più svilup-
pata e ricca del pianeta, in quanto fenomeno nuovo e per molti 
aspetti inusitato. Il fenomeno che tutti questi concetti tentano 
di inglobare e articolare è l’esperienza congiunta di insicurezza 
(della propria posizione, diritti, qualità di vita), di incertezza 
(rispetto alla loro stabilità presente e futura) e di vulnerabilità 
(del proprio corpo, della propria persona e relative appendici: i 
possedimenti, il quartiere, la comunità). 
La precarietà è il tratto distintivo della condizione preliminare di 
tutto il resto: la qualità di vita, e in particolare quella derivante 
dal lavoro e dall’occupazione. [Z. Bauman, Modernità liquida, Laterza, Ro-
ma-Bari 2011, pp. 170-171, 186-187]

Ingovernabilità, insicurezza e demagogia  L’altro sentimento dominante è la 
percezione dell’ingovernabilità dei processi in atto, ovvero dell’inefficienza delle 
istituzioni della democrazia rappresentativa e del suo apparato burocratico ad af-
frontare la complessità di fenomeni che travalicano, per di più, i confini degli Stati 
nazionali. È in questo scenario che l’uso del termine e la pratica della demagogia 
sono tornati in auge, spesso associati anche alla categoria del populismo.

La demagogia contemporanea si presenta come una risposta semplice, immediata e 
illusoriamente efficace ai temi dell’ingovernabilità e dell’insicurezza. 

Il demagogo contemporaneo  Secondo la definizione del Vocabolario Treccani, 
la demagogia è «la pratica politica tendente a ottenere il consenso delle masse 
lusingando le loro aspirazioni, specialmente economiche, con promesse difficil-
mente realizzabili […]. Anche, il regime politico basato su tale metodo, che rap-
presenta la forma corrotta della democrazia o una simulazione di questa». Con 
estrema abilità il demagogo offre diverse immagini di sé. Da un lato può mo-
strarsi come una persona comune, che è fuori dai giochi della politica e agisce 
con buon senso e pragmatismo a favore dei suoi pari. Il messaggio implicito è 
“sono uno/una di voi, conosco e risolverò i vostri problemi”. Dall’altro lato può 
proporsi come una persona eccezionale, dotata di capacità straordinarie, e dun-
que in grado di affrontare e porre rimedio a ogni situazione difficile. In questo 
caso il messaggio è “ci penso io a voi, lasciatemi fare”. In base alle circostanze, se 
è particolarmente abile, può anche combinare i due aspetti in una stessa narra-
zione, auto-rappresentandosi come un self-made man (‘un individuo di successo 
che si è fatto da sé’), o «tribuno proletario-miliardario», secondo la definizione 
di Pierre-André Taguieff (nato nel 1946), un filosofo e sociologo francese con-
temporaneo noto per i suoi studi sulla democrazia: un soggetto sicuro di sé ma 

ANALISI

Rileggi  il sottoparagrafo e i passi 
riportati ed elenca almeno 5 parole 
chiave che definiscono la “modernità 
liquida”.

1.  Insicurezza 

2.  …...................................................... 

3.  …......................................................

4.  …......................................................

5.  …......................................................

Populismo  Termine polisemico, 
con diversi significati, che cambiano 
a seconda dei periodi storici e delle 
zone geografiche. In Europa, con 
accezione negativa, indichiamo 
con questo termine leader, partiti 
e movimenti politici – radicali 

ed estremisti – che fomentano 
sentimenti negativi facendo 
leva sui pregiudizi o sulle paure 
dell’elettorato con argomenti 
come la lotta contro i privilegi della 
cosiddetta “casta” politica (alla 
quale essi stessi appartengono) o 

agitando lo spauracchio dei migranti 
(che lavorano nelle loro imprese e 
nelle loro case). In questo senso, 
“populismo” è una sottocategoria 
moderna di demagogia. 



La Democrazia degli antichi e dei moderni 337

semplice, che ha lottato per raggiungere il successo e che è infine pronto ad af-
frontare la sfida politica unicamente per un “generoso” e “disinteressato” spirito 
di servizio alla sua comunità, con l’obiettivo di rendere il proprio paese prospero, 
come lo sono le sue attività economiche. 

Il discorso demagogico  La demagogia contemporanea presenta molti tratti di so-
miglianza con quella dell’antica Grecia: è innanzitutto una strategia di comunicazio-
ne. Il demagogo contemporaneo si rivolge direttamente ai suoi interlocutori presen-
tandosi come l’unico interprete e portavoce di una presunta volontà generale e come 
difensore della collettività, creando empatia e coinvolgendo emotivamente i suoi 
ascoltatori. Ne cattura l’attenzione con dichiarazioni eclatanti che richiamano ideali 
e valori condivisi: “libertà”, “patria”, “democrazia“, “diritti”, “crescita economica”, 
“identità”, ma anche “cambiamento”, “popolo”, “cittadinanza”. Queste parole chiave 
vengono adoperate nei discorsi del demagogo con intenti manipolativi e ingannevoli 
e quindi sono di fatto svuotate del loro significato più autentico. Il discorso dema-
gogico si serve anche di formule brevi, slogan, che generano un effetto persuasivo 
immediato e che risultano facilmente memorizzabili, e fa leva su stereotipi basati 
su pregiudizi diffusi, che facilmente determinano reazioni emotive nell’opinione 
pubblica, come la paura o l’indignazione, riscuotendo un consenso immediato. Il de-
magogo costruisce i propri discorsi su premesse ampiamente condivise, su opinioni 

Locandina del film 
Qualunquemente (2011), di 
Giulio Manfredonia, con Antonio 
Albanese 
Protagonista del film Qualunquemente 
è l’attore Antonio Albanese nei panni di 
Cetto La Qualunque, incarnazione di tutti 
gli stereotipi del politico qualunquista, 
perfetto demagogo, corrotto e corruttore 
che non si ferma davanti a nulla pur di 
raggiungere i propri obiettivi: volgare nel 
linguaggio e nell’abbigliamento, amante 
delle belle donne, privo di moralità sia 
nel suo mondo privato sia in quello 
pubblico. La storia racconta di Cetto, il 
quale, rientrato in Italia dopo un periodo 
di latitanza all’estero, deve affrontare 
una grave situazione personale. Le sue 
proprietà sono, infatti, minacciate da una 
improvvisa ondata di legalità che invade 
la sua città. Le imminenti elezioni per 
la carica di sindaco potrebbero vedere 
vincente Giovanni De Santis, tenace 
paladino dei diritti della comunità. Unica 
soluzione sembra essere la decisione 
di “salire in politica” e “difendere la 
sua città”. Inizia così una travolgente 
campagna elettorale all’insegna 
della corruzione, della diffamazione 
e di impossibili promesse al limite 
dell’assurdo.



U 4  FILOSOFIA AL FUTURO338

comuni. Ingraziandosi l’uditorio attraverso l’adulazione o stimo-
lando sentimenti poco nobili, ad esempio esasperando le fratture 
sociali esistenti. Deforma la realtà nei suoi discorsi, attraverso 
espressioni iperboliche o semplici menzogne, senza spiegare al-
cunché. Al demagogo non interessa, infatti, argomentare una de-
terminata tesi, né proporre una visione credibile e coerente della 
realtà. Il suo scopo è convincere, attrarre dalla propria parte il 
maggior numero di cittadini: perciò il suo discorso è spesso mute-
vole, camaleontico, per adattarsi di volta in volta alle aspettative 
e ai desideri di chi lo ascolta, agli “umori della piazza”, e ai suoi 
effettivi scopi personali. 

10	 Social media  
	 e “bubble democracy”

Il discorso politico al tempo della Rete  Per molti aspetti il demagogo contem-
poraneo non sembra molto diverso da quelli che abbiamo incontrato nei Cavalieri 
di Aristofane. In realtà non è propriamente così. Un fondamentale elemento di dif-
ferenziazione è dato dal fatto che l’alter ego di Cleone si rapportava essenzialmente 
con i membri dell’assemblea popolare e dunque svolgeva la sua attività politica 
nelle istituzioni della democrazia diretta ateniese. Invece il demagogo contempo-
raneo sovverte i princìpi e il meccanismo stesso della democrazia rappresentativa, 
rivolgendosi direttamente al “popolo” e non ai rappresentanti parlamentari eletti 
dal popolo. Oltre a questa differenza, ne esiste una ancora più rilevante: lo svilup-
po della tecnologia e dei nuovi mezzi di comunicazione di massa ha radicalmente 
trasformato la struttura e le forme della comunicazione diretta tra il leader e i 
cittadini. Fino a pochi decenni fa la carta stampata e il sistema radiotelevisivo, pub-
blico e privato, costituivano il principale canale di informazione e di mediazione 
tra la politica e la società. Ai nostri giorni, invece, l’influenza comunicativa di questi 
canali appare ridimensionata e non riscuote più, ad esempio, grande attenzione tra 
le giovani generazioni. Con l’avvento dei social media il demagogo contemporaneo 
si esprime intervenendo direttamente, senza mediazioni, in Rete per propaganda-
re successi inesistenti, distorcere l’informazione su eventi rilevanti, scaricare ogni 
colpa sugli avversari politici o i governi precedenti o addirittura evocando complotti 
di non meglio definiti “poteri forti”. Con un tap su uno schermo milioni di indivi-
dui, ovunque essi siano, ricevono in tempo reale una quantità impressionante di 
informazioni dirette, personali, spesso prive di qualunque elemento di verifica.

Le bolle informative  I rischi di questo circuito comunicativo sono poi ampliati dal 
fatto che esso si dispiega generalmente in una pluralità di “bolle” (bubbles) infor-
mative, un fenomeno legato ai social e agli algoritmi che governano le interazioni 

FISSARE I CONCETTI 

Ritrova  nel testo ed evidenzia i carat-
teri del demagogo contemporaneo.

Elenca  i caratteri del discorso dema-
gogico contemporaneo individuati nel 
testo.

Ritrova  nel testo le analogie e le 
differenze fra il demagogo contempo-
raneo e quello descritto da Aristofane, 
quindi sintetizzale in una mappa con-
cettuale.



La Democrazia degli antichi e dei moderni 339

con gli utenti: isolate nella propria “bolla”, le persone si trovano a interagire quasi 
esclusivamente con opinioni, notizie e idee che confermano le loro convinzioni, 
prive di confronto reale con chi ha opinioni diverse. Da questo punto di vista, an-
che chi rifiuta la propaganda demagogica rischia di adottare una posizione “per 
partito preso”, senza un vero esame critico delle fonti informative, proprio come 
i sostenitori del leader di turno. I social media diventano il regno delle fake news, 
le notizie fasulle che sostengono o creano “bolle” informative, e di anonimi “leoni 
di tastiera” che sparano a zero su chiunque non condivida le 
loro idee. La democrazia diventa così anch’essa una “bubble 
democracy”, e perde uno dei suoi elementi fondamentali: il 
dibattito aperto e critico tra una pluralità di posizioni. 

FISSARE I CONCETTI 

Definisci  il concetto di “bolla infor-
mativa”.

Il mondo delle “bolle informative”
[illustrazione di Ben Jennings]
Il fenomeno delle “bolle informative” è il frutto delle cosiddette filter 
bubbles, o ‘bolle di filtraggio’. Queste, così definite dall’attivista Internet 
Eli Pariser, sono una conseguenza dei sistemi di personalizzazione 
dei risultati di ricerca su piattaforme che tracciano il comportamento 
dell’utente. Questi siti raccolgono dati personali (come la posizione 
geografica, i clic effettuati e le ricerche precedenti) per selezionare 
in modo mirato, tra le varie risposte disponibili, quelle che più 
probabilmente corrispondono agli interessi dell’utente. Il risultato è 
che quest’ultimo viene tenuto lontano da contenuti che potrebbero 
contrastare con le sue opinioni, ritrovandosi così confinato all’interno di 
una sorta di bolla culturale o ideologica.

EDUCAZIONE CIVICA	

Ricerca  in Rete informazioni sulla “bubble democracy”, poi sintetizzale in un testo di circa 30 righe.

Spiega  con parole tue come il mondo dei social media possa essere un veicolo di demagogia.

11	 La democrazia  
	 di domani

Proteggere la democrazia e il bene comune  Guardando al futuro della de-
mocrazia, alla luce dei problemi sin qui affrontati, ci vengono subito in mente due 
domande: come difendere e promuovere una democrazia autenticamente parte-
cipativa che non si limiti soltanto a tutelare il diritto di voto? come proteggere la 
democrazia dai suoi rischi strutturali, come ad esempio la demagogia? Norberto 
Bobbio ritiene che uno dei problemi più profondi della democrazia moderna risieda 
nelle sue “promesse” spesso disattese: una democrazia – lo abbiamo visto all’inizio 
di questo percorso – non si può limitare a sancire le libertà fondamentali sul piano 
formale (cioè a scriverle sulle carte costituzionali), ma deve impegnarsi a ridurre le 
disuguaglianze sociali e a realizzare una giustizia effettiva e concreta. Senza una 
cittadinanza vigile e consapevole il sistema democratico rischia di rimanere un 



U 4  FILOSOFIA AL FUTURO340

progetto incompiuto, offrendo diritti sulla carta, ma garantendo pochi strumenti 
reali per esercitarli: è fondamentale che ogni individuo si faccia carico del proprio 
ruolo attivo nella società per proteggere il bene comune.

Educazione alla democrazia e responsabilità  Per evitare che la democrazia si 
svuoti di significato o diventi preda di chi la usa per ottenere potere personale, è essen-
ziale dunque investire e scommettere sull’educazione alla democrazia, sia a scuola 
sia fuori della scuola. L’educazione alla democrazia non può essere solo una materia di 
studio alla quale si possa assegnare un orario e un regolare sistema di prove di verifi-
ca. È un percorso di costruzione personale che può essere condiviso con altri, ma deve 
misurarsi con la nostra dimensione della responsabilità individuale. Ciascuno di noi 
è chiamato a interrogarsi costantemente sul suo modo di agire e a verificare se i propri 
comportamenti ordinari, quotidiani rispettano le norme della convivenza civile e la di-
versità degli altri. Ma, su un piano più alto, ciascuno di noi deve stabilire che relazione 
e che posto desidera avere nella società e – espressione impegnativa! – nel mondo. 

Il ruolo della filosofia  A questo può concorrere significativamente lo studio della 
filosofia. L’educazione filosofica per definizione è fondata sull’esame di idee e siste-
mi di pensiero molto diversi, che hanno posto domande e offerto risposte molto va-
rie tra loro. È una palestra, dunque, di analisi critica e di potenziale discussione 
che serve a ricordarci che ci sono molti modi di rappresentare e interpretare la real-
tà e i comportamenti umani di chi regge le sorti del mondo, così come delle persone 
comuni. Come diceva Bertrand Russell, grande pensatore e attivista britannico, 
premio Nobel per la letteratura nel 1950, la filosofia è la misura del dubbio. 

Nello stesso tempo, la filosofia è anche un campo del sapere il cui aspetto fonda-
mentale è l’educazione a pensare in autonomia e con profondità: a valutare ciò che 
riteniamo giusto o ingiusto; a non abboccare agli slogan e alle semplificazioni della 
demagogia; a separare le nostre simpatie politiche dall’analisi dei fatti; a rispettare 
le idee diverse dalle nostre. 

Un cantiere sempre aperto  In conclusione, la democrazia è un processo continuo, 
un cantiere sempre aperto che richiede impegno, responsabilità e partecipazione at-
tiva da parte di tutti. Il tema di riflessione qui proposto è che la democrazia non è un 
sistema politico sempre uguale a sé stesso e che va costantemente manutenuta per far 
fronte a problemi e minacce che nascono al suo interno o provengono dall’esterno. La 
scelta da fare è se ne riteniamo sempre validi i suoi originari e fondamentali princìpi 
ispiratori: l’uguaglianza, la libertà e la partecipazione dei cittadini alla vita politica. 
Perché, come disse il grande statista britannico Winston Churchill in un suo intervento 
alla Camera dei Comuni nel 1947, «È stato detto che la democrazia è la peggior forma 
di governo, eccezion fatta per tutte quelle altre forme che si sono sperimentate finora».

EDUCAZIONE CIVICA	

Rifletti  sul significato dell’espressione “cittadinanza vigile”, poi prova a darne alcuni esempi tratti dal tuo quotidiano o 
dall’attualità.



COMPETENZE AL FUTURO_VERSO L’ESAME
EDUCAZIONE CIVICA_ORIENTAMENTO_SVILUPPO PERSONALE

COMPETENZE LESSICALI

		 Definisci i seguenti termini:

•	 Democrazia diretta - democrazia indiretta

•	 Uguaglianza formale - uguaglianza sostanziale

•	 Diritti civili - diritti politici - diritti sociali

•	 Demagogia - populismo

DIDATTICA ORIENTATIVA E EDUCAZIONE CIVICA

		 Compito di realtà 

In gruppo, discutete fra voi e ricercate dati, opinioni, 
studi sul tema dei limiti e delle difficoltà delle demo-
crazie odierne. Poi organizzate un mini convegno nella 
vostra scuola, con vostri interventi, interviste filmate a 
esperti, tavole rotonde e dibattiti organizzati fra voi. Ti-
tolo del convegno: “I limiti delle democrazie odierne e le 
nostre proposte per superarli”.

	1	Ricerca

Compi una ricerca sulla diffusione della democrazia 
nel mondo odierno, cercando di rilevare quali Stati nel 
mondo sono retti da regimi non democratici, o dove le 
regole democratiche sono violate in modo evidente. Per 
la tua ricerca, puoi partire dal sito

https://ourworldindata.org/grapher/democracy-index-eiu

Poi esponi la tua ricerca alla classe in un discorso di 
circa 15 minuti. 

COMPETENZE DI SCRITTURA E ARGOMENTATIVE

	1	Scrittura di un testo argomentativo

In un breve scritto di una/due pagine, esponi il tuo pen-
siero sul tema: “Quale apporto lo studio della filosofia 
può dare alla difesa e al miglioramento delle nostre de-
mocrazie?”.

	1	Esposizione argomentativa

Ora che hai approfondito il significato di “democrazia”, 
prova a costruire un percorso incentrato su questo 
tema, che coinvolga anche le tue conoscenze in ambito 
letterario, storico, filosofico, artistico. Puoi usare i riferi-
menti presenti in questa sezione, oppure allargare le tue 
considerazioni ad altri autori e ad altre opere. Scrivi uno 
schema del tuo percorso, poi presenta le tue riflessioni 
in un discorso di circa 10 minuti.

	1	Debate

Il debate è un dibattito regolato che si svolge tra una 
squadra che sostiene una tesi a favore di un tema as-
segnato (SQUADRA PRO) e un’altra squadra che si 
oppone (SQUADRA CONTRO). Ogni squadra è com-
posta da quattro membri. Organizzate in classe un 
debate fra due squadre che si sfideranno su uno dei 
seguenti temi: 

1. Pro o contro la democrazia?
2. I social media sono veicoli di demagogia?

Per svolgere il debate seguite queste fasi e tempisti-
che:

•	 Introduzione (3 minuti per squadra). Per ogni squa-
dra, a turno una persona espone il problema e la sua 
rilevanza, definisce i termini chiave, dichiara la tesi 
della squadra anticipando sinteticamente le argo-
mentazioni che la squadra svilupperà nella fase suc-
cessiva.

•	 Argomentazione (4 minuti per squadra). A turno un 
secondo membro della squadra presenta le prove a 
sostegno della propria posizione, precisandole con 
dati ed esempi.

•	 Pausa (10 minuti). Durante la pausa le due squadre 
preparano le repliche alle argomentazioni e predi-
spongono la difesa dalle obiezioni avverse.

•	 Esame critico/confutazione (3 minuti per squadra). 
A turno un terzo membro della squadra presenta una 
serie di osservazioni critiche sugli argomenti esposti 
dall’altra squadra, cercando di individuare contrad-
dizioni, premesse non dimostrate, conclusioni non 
conseguenti o conseguenze indesiderate di quanto 
sostenuto dagli avversari. 

•	 Pausa (5 minuti). Durante la pausa le due squadre 
preparano le repliche all’esame critico degli avversa-
ri, predisponendo la difesa dalle loro obiezioni.

•	 Difesa (3 minuti per squadra). A turno tutta la squa-
dra risponde alle obiezioni avanzate dalla contropar-
te, cercando di difendere i propri argomenti.

•	 Conclusioni (3 minuti per squadra). A turno un quar-
to membro riesamina i punti salienti del dibattito, 
confronta gli argomenti delle due squadre alla luce 
dei maggiori punti di disaccordo, mostrando che la 
propria posizione è preferibile a quella avversa. Quin-
di esprime una conclusione.



DALLE CONOSCENZE ALLE COMPETENZE

Test 
interattivi

U 4

C1  Vita e opere di Platone
CONOSCENZE 

	1	 Indica se le affermazioni sono vere o false.
1.	Platone è un soprannome derivante  

dall’aggettivo platỳs che vuol dire ‘ampio’.	 V 	 F

2.	Platone proveniva da una famiglia di umili  
origini.	 V 	 F

3.	Platone non lascia mai la città di Atene.	 V 	 F

4.	Il tiranno di Siracusa Dionisio I rimane  
amico di Platone per tutta la vita.	 V 	 F

5.	Le donne non possono accedere  
all’Accademia.	 V 	 F

6.	L’Accademia nasce con lo scopo di formare  
un’élite di filosofi capaci di amministrare  
una pòlis.	 V 	 F

7.	Alcuni studiosi contemporanei ipotizzano  
che il nucleo essenziale del platonismo  
non sia stato messo per iscritto.	 V 	 F

8.	La maggior parte delle opere platoniche  
è andata perduta.	 V 	 F

9.	Platone è sempre presente nei dialoghi  
come personaggio principale.	 V 	 F

10.	 Il primo successore di Platone alla guida  
dell’Accademia è Speusippo.	 V 	 F

COMPETENZE 

	2	Definisci i seguenti termini:
aporia; utopia; scolarca.

	3	Esponi i seguenti temi o concetti.
1.	Spiega che cosa intende Platone quando afferma che 

nessuna città potrà essere ben governata «fino a che non 
siano giunti ai vertici del potere politico i filosofi o i go-
vernanti delle città non diventino filosofi». (max 8 righe)

2.	Come si spiega il fatto che Platone decida di scrivere 
quasi tutte le sue opere in forma di dialogo? Quali for-
me diverse assumono questi dialoghi? (max 10 righe)

3.	Quali conseguenze hanno sulla vita e sul pensiero di 
Platone la condanna e la morte di Socrate? (max 10 
righe)

PLATONE. LO STATO GIUSTO,  
L’INDIVIDUO GIUSTO

C2  Il giovane Platone e l’influenza di Socrate
CONOSCENZE 

	1	 Indica se le affermazioni sono vere o false.
1.	Nei dialoghi aporetici non si arriva ad  

una definizione soddisfacente del concetto  
su cui verte la discussione.	 V 	 F

2.	Nei dialoghi aporetici non si confutano  
le tesi opposte a quelle socratiche.	 V 	 F

3.	Platone mostra in diversi dialoghi di  
apprezzare il sapere dei sofisti come sapere  
pratico utile alla vita pubblica e privata.	 V 	 F

4.	Il dialogo Protagora evidenzia la superiorità  
del metodo di discussione socratico rispetto  
a quello sofistico.	 V 	 F

5.	Nel Protagora Socrate afferma che la virtù  
è una scienza della misura che consiste  
nella capacità di calcolare piaceri e dolori  
anche nelle loro conseguenze future.	 V 	 F

6.	Per il personaggio Callicle la giustizia  
coincide con la legalità.	 V 	 F

	2	Scegli il completamento adatto.
1.	Nel Gorgia Platone (indica il completamento corretto)

a.	attribuisce le errate decisioni prese dalle istituzioni 
democratiche ateniesi ai discorsi ingannevoli dei 
retori

b.	vuole mostrare il trionfo della retorica 
c.	vuole criticare chi cerca di opporsi ai sofisti nei tri-

bunali
d.	esalta la posizione democratica dei sofisti

2.	Nel dialogo Gorgia Platone (indica il completamento 
corretto)
a.	mostra di condividere la tesi di Gorgia
b.	ritiene che nessuna forma di retorica sia utile alla 

vita politica di Atene
c.	sostiene la perfetta identificazione di legalità e giu-

stizia 
d.	ritiene che esista una forma “bella” di retorica, e che 

sia quella usata da Socrate
3.	Nel Gorgia il personaggio Callicle (indica il completa-

mento errato)
a.	sostiene che è assolutamente ingiusto che chi è più 

forte si imponga sugli altri
b.	sostiene che è naturale che chi governa usi il potere 

per soddisfare le proprie aspirazioni
c.	sostiene che la retorica è uno strumento usato per 

conquistare il potere e mantenerlo 
d.	sostiene che con la retorica il politico incanta i con-

cittadini per riuscire a raggiungere i propri scopi



U 4  PLATONE. LO STATO GIUSTO, L’INDIVIDUO GIUSTO

COMPETENZE 

	3	Riformula le argomentazioni di Callicle 
riordinando le frasi in un ragionamento coerente.
a.	Per Callicle e i suoi amici
Premessa: ........................................................................
Quindi, poiché .................................................................
Questo significa che .........................................................
Cioè .................................................................................
1.	l’osservanza delle leggi e le leggi variano da Stato a 

Stato

2.	la giustizia coincide con la legalità
3.	la giustizia è relativa
4.	può cambiare a seconda del periodo storico, del terri-

torio geografico, della cultura

b.	Per Callicle e i suoi amici
Premessa: ........................................................................
Quindi .............................................................................

1.	le leggi tutelano l’interesse del più forte
2.	le leggi sono stabilite da chi è al potere in quel mo-

mento

C3  Il Platone maturo. Oltre il pensiero socratico
CONOSCENZE 

	1	 Indica se le affermazioni sono vere o false.
Nel Simposio
1.	la scena si svolge a casa di Aristofane.	 V 	 F

2.	Aristofane narra il mito degli androgini.	 V 	 F

3.	Socrate afferma che Eros è un dio potente  
e bellissimo.	 V 	 F

4.	Socrate racconta un mito che ha appreso  
da una sacerdotessa.	 V 	 F

5.	Socrate narra il mito della nascita di Eros  
da Afrodite e Ares.	 V 	 F

6.	Socrate afferma che Eros è figlio di Pòros  
e Penìa.	 V 	

F7.	secondo Socrate Eros è desiderio della  
bellezza, quindi ne è mancante.	 V 	 F

8.	secondo Socrate l’amore è una forza che  
consente di passare per gradi dall’attrazione  
verso la bellezza materiale a quella del  
mondo immateriale.	 V 	 F

	2	Scegli il completamento adatto.
1.	Nella visione di Platone (indica il completamento 

corretto)
a.	 l’anima individuale è perennemente in preda a un 

conflitto interno
b.	nell’anima risiede la parte razionale dell’individuo, 

nel corpo quella irrazionale
c.	nell’anima non ci sono impulsi irrazionali, ma per-

fetta visione razionale
d.	 l’anima umana è totalmente irrazionale e soggetta 

agli impulsi corporei
2.	Secondo Platone (indica il completamento corretto)

a.	 la conoscenza, anche quella razionale, deriva esclu-
sivamente dai sensi

b.	nessuna conoscenza della realtà ha valore oggettivo, 
ma è relativa alla propria cultura

c.	ogni conoscenza deriva dall’esperienza
d.	sin dalla nascita, noi siamo in possesso di cono-

scenze che sono precedenti all’esperienza sensibile
3.	Le idee platoniche (indica il completamento errato)

a.	sono forme eterne, immutabili, immobili, immate-
riali, universali

b.	sono in una realtà che è fuori dallo spazio e dal tempo
c.	sono una realtà sovraordinata rispetto alla materia
d.	non possono essere colte dal nostro Intelletto 

4.	Platone pensa che l’anima (indica il completamento 
corretto)
a.	sia tripartita in razionale, animosa, pulsionale
b.	sia bipartita: razionale e irrazionale
c.	sia tripartita in razionale, irrazionale, corporea
d.	sia bipartita: una parte è divina, una parte è anima-

le e corporea

COMPETENZE 

	3	Scrivi la corretta definizione per ciascun 
termine della prima colonna, poi abbina ad 
ognuno di essi un momento o un elemento 
descritto nell’allegoria della caverna.

DEFINIZIONE CORRISPONDENZA NELLA  
ALLEGORIA DELLA CAVERNA

Dòxa ....................

.............................

È il tipo di conoscenza che hanno i 
prigionieri dentro la caverna

Epistème ..............

.............................

Corrisponde alla conoscenza dello schiavo 
che si libera ed esce fuori dalla caverna

Eikasìa ..................

.............................

.....................................................................

.....................................................................

Pìstis ....................

.............................

.....................................................................

.....................................................................

Diànoia .................

.............................

.....................................................................

.....................................................................

Nòesis ..................

.............................

.....................................................................

.....................................................................

	4	Esponi i seguenti termini e concetti.
1.	Poni a confronto i caratteri del mondo delle idee pla-

tonico con quelli dell’essere parmenideo, evidenziando 
analogie e differenze. (max 10 righe)

344



U 4  PLATONE. LO STATO GIUSTO, L’INDIVIDUO GIUSTO 345

2.	Rifacendoti brevemente all’allegoria della caverna, 
spiega perché l’iperuranio non è un rifugio alternativo 
al mondo sensibile. (max 10 righe)

3.	Spiega perché il termine psychè in Platone può essere 
tradotto, a seconda dei contesti, sia con ‘mente’ sia 
con ‘anima’. (max 10 righe)

4.	Spiega perché i concetti di reminiscenza, innatismo e 
immortalità dell’anima sono collegati nella gnoseolo-
gia platonica. (max 10 righe)

5.	Spiega che cosa intende Platone quando nel Simposio 
dice che Eros è filosofo. (max 10 righe)

6.	Racconta e spiega il mito della biga alata, mettendo in 
rapporto il mito con la dottrina platonica dell’anima. 
(max 20 righe)

	5	Riformula le argomentazioni riordinando le frasi 
in un ragionamento coerente.
a.	Prova dell’immortalità dell’anima: argomento dei 

contrari.
	 ...................................................................................  

	 Perciò .........................................................................
	 Quindi ........................................................................
1.	l’anima vive di nuovo dopo che il corpo a cui era abbi-

nata muore
2.	tutto si genera dal proprio contrario
3.	la vita si genera dalla morte
b.	Prova dell’immortalità dell’anima: argomento della 

somiglianza.
	 Affinché possa cogliere le idee, la natura dell’anima  

....................................................................................
	 Se l’anima morisse, ciò significherebbe che ................
	 In questo caso, ...........................................................
	 Dal momento che lo può fare, significa che .................
	 Pertanto, ....................................................................
1.	non potrebbe ricordare attraverso il processo di remi-

niscenza
2.	appartiene al mondo sensibile
3.	è immortale ed eterna come le idee
4.	appartiene all’iperuranio
5.	deve essere simile a quella delle idee

C4  Il Platone maturo. La proposta politica
CONOSCENZE 

	1	 Inserisci nei riquadri i nomi delle tre classi 
(produttori, guardiani, governanti), poi 
attribuisci ciascun elemento alla sua classe, 
indicandolo con la lettera corrispondente 
(attenzione: qualche elemento appartiene a più 
di una classe).

1.	Hanno come virtù propria la temperanza
2.	Sono filosofi
3.	Producono beni e svolgono attività manuali
4.	Possono formare una famiglia
5.	Non possono avere alcuna proprietà privata
6.	Lo Stato è la loro unica famiglia
7.	Vivono e mangiano tutti insieme
8.	Non sanno chi sono i loro figli biologici
9.	Combinano le unioni sessuali in modo da migliorare 

la prole
10.	Possono possedere una casa e dei terreni
11.	La loro virtù è il coraggio
12.	Hanno come virtù la sapienza
13.	Sono d’oro
14.	Sono di bronzo
15.	Sono d’argento
16.	Osservano le bambine e i bambini e li indirizzano ver-

so le loro predisposizioni naturali

	2	 Indica se le affermazioni sono vere o false.
Nella Repubblica
1.	Socrate e i suoi interlocutori si pongono  

la questione di che cosa sia la giustizia.	 V 	 F

2.	Socrate ricorre al mito dei metalli per  
spingere all’armonia e alla solidarietà.	 V 	 F

3.	Socrate afferma che l’umanità forma 
le prime organizzazioni politiche per  
sopravvivere e per meglio soddisfare  
i bisogni naturali.	 V 	 F

4.	nella società ideale platonica non c’è  
mobilità sociale.	 V 	 F

5.	l’educazione dei produttori è basata  
sull’attività ginnica e sulla musica.	 V 	 F

6.	pittura, scultura e poesia sono  
considerate forme di arte che avvicinano  
l’anima alla verità. 	 V 	 F

7.	l’arte è vista negativamente perché suscita  
emozioni che agiscono sulla sfera  
irrazionale dell’anima.	 V 	 F

8.	nella kallìpolis c’è completa parità tra  
femmine e maschi.	 V 	 F

COMPETENZE 

	3	Esponi i seguenti temi o concetti.
1.	Spiega in sintesi in che cosa consiste la giustizia nel 

singolo e nella città.
2.	Nella Repubblica Platone ci dà una descrizione delle 

degenerazioni delle istituzioni politiche rispetto al mo-

A
....

In essi prevale 
l’anima razionale

B
....

In essi prevale 
l’animosità

C
....

In essi prevalgono 
gli impulsi istintivi



METTITI ALLA PROVA

■ Caccia all’opera! Indica in quale opera di Platone si trova 
il tema indicato.

A   Settima Lettera  B   Fedone  C   Fedro  D   Repubblica  
E   Simposio  F   Timeo

1.	Il racconto del deludente esperimento politico a Siracusa
2.	La descrizione delle tre classi che compongono la città 

ideale
3.	L’allegoria della caverna
4.	Il personaggio di Diotima
5.	La descrizione della morte di Socrate
6.	Il mito della biga alata
7.	Il mito di Er
8.	Il Demiurgo
9.	La metafora della “seconda navigazione”
10. Il mito degli androgini

PREPARA IL COLLOQUIO

■ Prepara un discorso di massimo 5 minuti, in cui spieghi 
il ruolo delle idee nel pensiero platonico, seguendo questa 
scaletta:
1.	analisi del termine “idea”;

2.	che cosa sono le idee per Platone;
3.	di quali cose ci sono idee;
4.	qual è il rapporto fra idee e mondo materiale;
5.	come è fatto il mondo delle idee;
6.	perché Platone ricorre alla dottrina delle idee; 
7.	che cos’è la dialettica in rapporto alle idee.

APPRENDIMENTO COOPERATIVO

■ Platone costruisce la sua visione politica a partire dal 
contesto storico dell’Atene post-periclea in cui vive e in 
base alle sue esperienze personali. Dividetevi in gruppi 
di 3-5 persone. Al termine di una riflessione collettiva, il 
gruppo sceglie un personaggio fra coloro che, in altri con-
testi storici, vivono circostanze e affrontano difficoltà da 
cui maturano le loro convinzioni filosofiche e politiche. 
Quindi, il gruppo, dialogando e ricercando informazioni, 
opera un confronto analitico fra questo personaggio e 
Platone. L’esito della ricerca cooperativa viene esposto in 
una presentazione power point o in un filmato di massi-
mo 5 minuti, in cui sono messe a confronto le esperienze 
vissute e le soluzioni proposte dai due personaggi, sotto-
lineando analogie e differenze.

C5  L’ultimo Platone
CONOSCENZE 

	1	 Individua le affermazioni esatte e correggi 
quelle errate.
1.	Nel Parmenide Platone propone una ontologia del 

tutto simile a quella eleatica.
2.	Così come per Parmenide ammettere la molteplicità 

significa negare l’essere, così anche per Platone la 
molteplicità non è possibile nel mondo delle idee. 

3.	Secondo quanto sostenuto nel Sofista, il non essere 
va inteso come “essere diverso”.

4.	Il Timeo intende offrire una spiegazione verosimile 
dell’origine dell’universo.

5.	Nelle Leggi Platone ribadisce la tripartizione delle 
classi già presente nella Repubblica.

6.	Il Politico e le Leggi correggono in parte la proposta 
politica della Repubblica, ad esempio giustificando la 
necessità delle leggi nella città.

COMPETENZE 

	2	Esponi i seguenti temi o concetti.
1.	In che senso nel Parmenide e nel Sofista Platone opera 

un “parmenicidio”? (max 5 righe)
2.	Che cosa hanno in comune il dialettico, cioè il vero 

filosofo, e il bravo macellaio? (max 3 righe)
3.	La visione cosmologica proposta nel Timeo è meccanici-

sta? Motiva e argomenta la tua risposta. (max 10 righe)
4.	Spiega chi è il Demiurgo del Timeo, quali caratteri ha, 

che ruolo ricopre. (max 15 righe)
5.	Spiega che cosa intende Platone quando definisce il 

tempo «immagine mobile dell’eternità». (max 8 righe)
6.	Sintetizza le principali differenze fra la proposta po-

litica della Repubblica e quella contenuta nel Politico. 
(max 10 righe)

7.	Spiega che ruolo svolge la religione nella proposta po-
litica delle Leggi. (max 5 righe)

U 4  PLATONE. LO STATO GIUSTO, L’INDIVIDUO GIUSTO

dello della kallìpolis. Spiega come e perché avvengono 
queste degenerazioni.

3.	Spiega perché l’educazione e l’uso (o la proibizione) 
dell’arte sono funzionali alla costruzione della kallìpo­
lis.

4.	Spiega con esempi perché la prospettiva politica di 
Platone può essere interpretata come una forma di 
organicismo.

346



U 3U 3

LA CONFLITTUALITÀ DELL’ANIMO UMANO

Testo tratto da: Platone, Repubblica, IX, 588b-589b, trad. di F. Sartori, Laterza, Roma-Bari 20114, pp. 631-635

Socrate  Bene, ripresi; poiché siamo giunti a questo punto del nostro discorso, riprendiamo gli argomenti 
trattati per primi, che ci hanno condotti fin qui. Si diceva allora, se non erro, che commettere ingiu-
stizia giova a chi è perfettamente ingiusto, ma passa per giusto. Non s’è detto così?

Glaucone  Così, appunto.

Socrate  Ebbene, continuai, con chi sostiene questa teoria possiamo discutere, ora che ci siamo messi 
d’accordo su che cosa possano, rispettivamente, l’azione ingiusta e l’azione giusta.

Glaucone  Come?, chiese.

Socrate  Foggiando, con le parole, un’immagine dell’anima, affinché chi teneva quel discorso sappia che 
cosa diceva.

Glaucone  Che immagine?, fece lui.

Socrate U na di quelle, risposi, quali, se stiamo ai racconti mitici, erano proprie di certe antiche nature: 
quella della Chimera, di Scilla, di Cerbero e di parecchie altre forme che, come si dice, per nascita 
insieme confuse, costituivano, pur essendo molte, un essere solo. 

Glaucone  Lo si dice, sì.

Socrate  Foggia dunque un’unica forma di bestia eteroclita, a molte teste: abbia essa attorno al corpo 
teste di animali domestici e selvaggi, e sia capace di trasformarsi e di generare da sé tutte queste 
mostruosità.

Glaucone  L’opera, disse, richiede un abile foggiatore. Tuttavia, poiché la parola si può foggiare meglio 
della cera e di simili sostanze, consideriamo quell’opera bell’e foggiata. 

Socrate  Foggia poi un’altra forma, di leone, e una terza, di uomo. La prima sia di gran lunga la maggiore 
e la seconda venga per seconda.

Glaucone  Questo è più facile, disse; ecco, è già foggiata.

Socrate O ra connetti questi tre elementi in un unico insieme, sì che in certo modo si fondano.

Glaucone  Eccoli già connessi, rispose.

Socrate  Applica ora tutt’intorno a loro, all’esterno, l’immagine di un unico essere, quella dell’uomo. E 
così chi non è capace di vedere gli elementi interni, ma vede solamente l’involucro, crederà di vedere 
un unico essere, un uomo.

Glaucone  Già è applicata, disse.

Socrate O ra, se c’è chi dice che a quest’uomo giova commettere ingiustizia e non è utile agire giustamen-
te, diciamogli pure che la sua affermazione significa soltanto questo: gli è utile, pascendola ben bene, 
rendere vigorosa la bestia dalle forme infinite, e così pure il leone e ciò che si riconnette al leone; e 
far morire di fame e infiacchire l’uomo, sì che può essere trascinato dovunque uno degli altri due lo 
meni; e gli è utile poi non creare tra loro né confidenza né amicizia, ma lasciare che si mordano e 
combattendosi si divorino l’un l’altro.

Glaucone  Sì, ammise, chi loda l’ingiustizia dirà senz’altro così.

Socrate  Chi invece sostiene l’utilità della giustizia non dirà che occorre fare e dire ciò che permetterà 
all’uomo interiore di esercitare assoluto dominio sull’individuo umano e di aver cura della creatura 
policefala? e questo dopo avere stretto alleanza con la natura.

LABORATORIO ESAME
PRIMA PROVA_TIPOLOGIA B
ANALISI E PRODUZIONE DI UN TESTO ARGOMENTATIVO

Online  
Riservato  
ai docenti 
Altre prove 

tipologia B e C

5

10

15

20

25

30

35



U 3  ALLA RICERCA DELL'ESSERE UMANO. I SOFISTI E SOCRATE 189U 3  Alla ricerca dell’essere umano. I sofisti e Socrate 189

1	 La tesi esplicitata nelle prime righe viene con-
futata da Socrate attraverso la “costruzione” 
di un essere composito. Enuncia tale tesi e 
spiega l’argomentazione attraverso la quale 
Socrate la confuta.

2	 Se non conosci le figure mitologiche citate, fai 
una breve ricerca e annota a margine del te-
sto la loro descrizione. Per chiarire quale sia 
il senso di questi riferimenti mitologici, tieni 
presente che Socrate sta cercando di descri-
vere l’anima umana. 

3	 Per rispondere a questa domanda rileggi le 
righe 15-27. Per comprendere il significato 
simbolico di questi tre elementi, fai riferi-
mento alla teoria platonica della tripartizione 
dell’anima.

4	 Tieni presente la teoria della giustizia plato-
nica per una corretta comprensione del pas-
so. Nelle righe 29-38 viene descritto l’essere 
umano così come dimostra di intenderlo chi 
sostiene la teoria opposta a quella di Socrate, 
nelle righe successive viene esposta invece la 
visione di Socrate.

•	R ifletti: qual è la tua esperienza rispetto al 
tema della conflittualità dell’animo umano? 
Puoi anche fare riferimento a opere letterarie 
e artistiche che hanno trattato questo tema.

•	 La tesi che legittima l’ingiustizia ti trova d’ac-
cordo? Quali personaggi storici o letterari po-
tresti citare come esempi di tale tesi?

•	 Formula e argomenta la tua posizione a propo-
sito del quesito: il dominio degli istinti e delle 
pulsioni è utile? è inevitabile? è dannoso? in 
quali contesti è necessario? e in che modo può 
essere realizzato?

INDICAZIONI OPERATIVE

INDICAZIONI OPERATIVE

Puoi rispondere punto per punto oppure co-
struire un unico discorso che comprenda le 
risposte a tutte le domande proposte.

1	 Sintetizza il contenuto del brano, ponendo in 
rilievo la tesi di partenza dalla quale prende 
le mosse il dialogo e che Socrate intende con-
futare. 

2	 Nel brano proposto, Socrate fa riferimento alle 
figure mitologiche della Chimera, di Scilla, di 
Cerbero: che cosa il filosofo intende esprimere 
attraverso queste immagini? 

3	 Per descrivere la complessità dell’anima uma-
na Socrate si serve di tre elementi che appaio
no in qualche modo fusi tra loro. Di quali ele-
menti si tratta?

4	 Individua e spiega la concezione di giustizia 
che Socrate cerca di difendere e argomentare, 
e confrontala con quella opposta.

Condividi le riflessioni di Socrate sulla condi-
zione di estrema conflittualità e tensione che 
caratterizza l’interiorità umana? 

Come valuti la tesi che Socrate intende confu-
tare, secondo cui «giova commettere ingiusti-
zia e non è utile agire giustamente» (rr. 29-30)? 

Alla luce delle tue conoscenze e delle tue espe-
rienze dirette, condividi la tesi socratica secon-
do cui l’essere umano può arrivare a dominare 
i suoi istinti e le sue pulsioni interiori? 

Argomenta i tuoi giudizi con riferimenti alla 
tua esperienza e alle tue conoscenze e scrivi 
un testo in cui tesi e argomenti siano organiz-
zati in un discorso coerente e coeso. 

COMPRENSIONE E ANALISI

PRODUZIONE



U 4  PLATONE. LO STATO GIUSTO, L’INDIVIDUO GIUSTO 347

Questioni di giustizia
La filosofia platonica può essere una chiave di lettura per interpretare innumerevoli 
opere appartenenti a diverse forme d’arte – dalla narrativa al cinema passando per il 
teatro – e, lungo tutto il corso della storia della cultura occidentale, sono numerosissi-
mi anche i prodotti culturali esplicitamente ispirati ai cardini del platonismo.
In questa sezione lavoreremo sul tema della giustizia, filo rosso delle riflessioni pla-
toniche e base della monumentale Repubblica, dialogo che ha avuto una grandissima 
eco nei secoli. Ricordiamo che per Platone la giustizia deve essere distributiva, nel 
senso che è giusto attribuire a ciascuno la funzione che gli è propria per natura, è 
giusto dare “a ciascuno il suo”: ciò che gli spetta e ciò che si merita.
Inizieremo il nostro percorso da un livello più semplice per elevarci, in perfetto stile 
platonico, a un livello di riflessione sempre più complesso. Partiamo dagli spunti su 
invisibilità, responsabilità e giustizia forniti dal mito dell’anello di Gige per arrivare alle 
questioni dilemmatiche che riguardano la non corrispondenza della nozione di giusti-
zia con quella di approvabilità morale e di correttezza tecnica.

PLURI 
DISCIPLINARITÀ 

CONNESSIONI LABORATORIO

LETTERATURA  Il Signore degli anelli (1954-55) di J.R.R. Tolkien

1 The One Ring: un altro celebre anello  
che dona invisibilità

Il mito dell’anello di Gige è un esempio usato dal personaggio di 
Glaucone, nella Repubblica, per argomentare che “l’occasione 
fa l’uomo ladro”, come afferma un celebre modo di dire. Anche 
la persona più giusta, se avesse in dono l’invisibilità, sarebbe 
tentata a delinquere. Ciò che ci fa comportare giustamente è il 
timore della sanzione, della legge ma anche a livello della pro-
pria reputazione.
È interessante rilevare che la nostra cultura è così profonda-
mente permeata dai racconti inventati da Platone al punto che 

possiamo scorgerne riferimenti anche nell’opera di artisti come J.R.R. Tolkien, autore 
della celeberrima trilogia fantasy Il Signore degli anelli pubblicata negli anni Cinquanta 
del Novecento.
Come l’anello di Gige, anche l’Unico Anello (‘One Ring’) creato dall’anello di Sauron è 
un oggetto magico che ha il potere di rendere invisibili. L’anello potenzia le abilità e 
le inclinazioni di chi lo possiede, ma a causa di questo potere corrompe di fatto il suo 
possessore e può rivelare il cupo desiderio di potere di coloro che lo indossano, nono-



U 4  PLATONE. LO STATO GIUSTO, L’INDIVIDUO GIUSTO348

stante le iniziali intenzioni oneste che li animano. Soltanto il personaggio di Sam Gam-
gee – uno hobbit, creatura fantastica inventata dall’autore simile a un essere umano e 
di bassa statura – non si lascia corrompere dal tetro potere dell’anello, un particolare 
che sembra una risposta rivolta a Glaucone: esiste chi può essere – con le parole del 
dialogo platonico – «tanto adamantino da resistere nella giustizia, astenendosi corag-
giosamente» dal commettere ingiustizia. 

CINEMA  Il ragazzo invisibile (2014) di Gabriele Salvatores

2 Il ragazzo che diventa invisibile: occasione 
per delinquere oppure responsabilità?

Diretta dal regista italiano premio Oscar Gabriele Sal-
vatores, Il ragazzo invisibile è una pellicola italiana 
del 2014 che ricrea sul grande schermo l’universo dei 
fumetti, un genere trascurato dal cinema italiano. In 
questo caso la fonte di ispirazione è Invisible Kid, pub-
blicato dalla DC Comics (del quale il lungometraggio 
non è, però, una fedele trasposizione).
La vicenda è presentata attraverso gli occhi di un ado-
lescente e propone numerosi interrogativi esistenziali 
legati alla vita del protagonista e dilemmi etici, causati 
dai suoi superpoteri. 

Il protagonista, Michele Silenzi, è un ragazzino di Trieste che vive con la madre, con la 
quale – come caratteristico dell’adolescenza – inizia a non sentirsi più completamente 
a suo agio. È timido e introverso (come ci dice anche il suo cognome), non si sente 
particolarmente brillante, non sa come reagire alle prepotenze dei bulletti della classe 
né come comportarsi con la compagna di scuola per cui ha una cotta.
In occasione di una festa di Halloween, si accorge con sgomento che può diventare in-
visibile e – a partire da quel momento – inizierà a esercitarsi per governare fisicamente 
questo suo superpotere. 
Quali sono le prime azioni che intraprende da invisibile? Entrare nello spogliatoio fem-
minile della palestra senza essere visto e sottrarre ai docenti le soluzioni dei compiti in 
classe per prendere bei voti. Non si tratta certo di azioni giuste. La sua prima scelta è, 
quindi, simile a quella del Gige raccontato da Platone: usare l’invisibilità per il proprio 
personale tornaconto.
Un’altra tra le prime iniziative di Michele è quella di dare una lezione ai suoi compa-
gni prepotenti. E questo potrebbe sembrarci un atto volto a ripristinare la giustizia in 
quanto i compagni si sono comportati ingiustamente.
Tuttavia, con il passare dei giorni Michele assumerà consapevolezza che – come ci in-
segna un altro supereroe, Spiderman – “da grandi poteri deriva una grande responsa-
bilità”, anche sociale: è così che si comportano i supereroi e così inizierà a comportarsi 
anche il ragazzo invisibile. Questa è, forse, una scelta che sarebbe piaciuta a Platone 
per il quale giustizia significa fare ciò che ci è proprio. 



U 4  PLATONE. LO STATO GIUSTO, L’INDIVIDUO GIUSTO 349

È interessante notare, però, che – pur decidendo di fare un uso virtuoso e socialmen-
te utile del suo potere – all’inizio del sequel (Il ragazzo invisibile – Seconda genera-
zione, 2018) apprendiamo che in matematica Michele prende sempre 9 allo scritto e 3 
all’orale quindi, evidentemente, non perde l’abitudine a usare l’invisibilità per appro-
priarsi delle soluzioni delle verifiche! 

CINEMA  Il traditore (2019) di Marco Bellocchio

3 Collaboratori di giustizia

Giungiamo a un livello di analisi più complesso per ri-
flettere sulla differenza tra atto giusto, atto corretto e 
atto moralmente approvabile. Un’azione buona non è, 
ad esempio, necessariamente un’azione giusta. Così come 
non lo è un’azione corretta, cioè adeguata a raggiungere 
un certo fine. Pensiamo al mito dei metalli, ad esempio. 
È un espediente appropriato per raggiungere un risulta-
to (l’armonia sociale), ma non è certo giusto mentire alla 
popolazione!
Il traditore, di Marco Bellocchio, è un film italiano del 
2019 che racconta la vicenda di Tommaso Buscetta, ruolo 

per cui l’attore Pierfrancesco Favino ha ricevuto numerosi riconoscimenti come miglior 
attore protagonista. Boss di Cosa Nostra (organizzazione mafiosa siciliana), Buscetta 
fu negli anni Ottanta del Novecento tra i primi “collaboratori di giustizia”, cioè coloro 
che, agli arresti, decidono di rivelare alle autorità giudiziarie informazioni sugli epi-
sodi criminosi di cui sono a conoscenza. In cambio ottengono da parte dello Stato dei 
benefici di legge, tra cui uno sconto sulla pena e un assegno di mantenimento. Dalla 
condizione di collaboratore di giustizia deriva anche protezione per sé e per la propria 
famiglia, per difenderli da azioni violente ritorsive da parte delle organizzazioni crimi-
nali di cui hanno svelato i segreti.
Nel corso del film vediamo Buscetta rivelare nomi e strategie organizzative di Cosa No-
stra ai giudici e questo spinge altri pentiti (così sono chiamati colloquialmente i colla-
boratori di giustizia) a fare altrettanto. Si innesca così una stagione di lotta alla mafia 
nella quale la polizia riesce ad arrestare moltissimi mafiosi dando inizio, nel 1986, al 
cosiddetto maxiprocesso contro Cosa Nostra.
Dalla prospettiva di Cosa Nostra, in virtù della sua collaborazione col sistema giudizia-
rio, Tommaso Buscetta è un traditore perché – come sostiene Platone nella Repubbli-
ca – neppure una banda di briganti che compia imprese ingiuste può ottenere risultati 
se i suoi membri si recano ingiustizia: «Pensi che [...] una banda di briganti o di ladri 
o qualsiasi altra aggregazione di uomini che si rivolga verso una comune impresa 
nell’ingiustizia, potrebbero ottenere qualche risultato, se si recassero reciprocamente 
ingiustizia?».



U 4  PLATONE. LO STATO GIUSTO, L’INDIVIDUO GIUSTO350

Secondo Platone, la giustizia è un valore talmente cruciale per la società – per vivere in 
gruppo pacificamente – che, in sua assenza, neppure una banda criminale riuscirebbe 
a tenersi insieme: deve esserci un qualche criterio a partire dal quale possano essere 
giusti l’uno nei confronti dell’altro. C’è poi un altro aspetto: i benefici che ottengono 
dallo Stato i collaboratori di giustizia sono motivati dal fatto che, grazie al loro aiuto, si 
può perseguire lo scopo di indebolire la mafia. Possiamo considerare questa scelta del-
lo Stato tecnicamente corretta se è adeguata al fine, cioè se effettivamente grazie alle 
rivelazioni dei pentiti posso raggiungere il risultato di mettere “i bastoni tra le ruote” 
alla mafia. Un po’ come l’uso della nobile menzogna: un’azione tecnicamente corretta 
perché raggiunge lo scopo.
Dal punto di vista etico-morale, però, la scelta è condivisibile? Considerando la vita 
come supremo bene, sarà moralmente condivisibile se grazie alle rivelazioni dei pentiti 
lo Stato riesce a salvare la vita di molte persone, molte più persone di quelle che siano 
state private della loro vita proprio da parte del pentito. Dal punto di vista che riguarda 
propriamente la giustizia, possiamo considerare giusta la scelta dello Stato? C’è pro-
porzione tra il reato commesso dal pentito e la pena attribuita? 

ATTIVITÀ DI LABORATORIO

A partire dalla giustizia platonicamente intesa come «fare 
ciò che ci compete» (assolvere il nostro ruolo sociale e 
anche avere ciò che ci spetta) considera i seguenti inter-
rogativi.

1  All’interno dell’universo fantasy di Tolkien altri due 
hobbit riescono a resistere per molto tempo, anche se 
con molte difficoltà, al potere dell’anello: Bilbo Baggins 
e suo nipote Frodo Baggins, cioè i due protagonisti della 
saga. Il primo, come ci viene narrato nel Signore degli 
anelli e nell’opera precedente Lo hobbit, ha trovato l’a-
nello magico dentro una caverna oscura, sottraendolo a 
Gollum, una creatura del luogo, crudele, violenta, inquie-
tante, corrotta e deformata dal potere oscuro dell’ogget-
to. Dopo aver scoperto di esser stato derubato, Gollum 
cerca di trovare Bilbo dentro i cunicoli della grotta per 
ucciderlo. Lo hobbit però ha indossato l’anello, è invisibi-
le agli occhi del nemico e ha così lui stesso l’opportunità 
di eliminarlo. Tuttavia, un senso di giustizia, di pietà e di 
compassione per l’orribile e povera creatura gli ferma la 
mano: «Egli era invisibile adesso. Gollum non aveva una 
spada. Gollum non aveva realmente minacciato di ucci-
derlo, o cercato di farlo. Ed era infelice, solo e perduto. 
Un’improvvisa comprensione, una pietà mista a orrore, 
sgorgò nel cuore di Bilbo».

Pensi che Bilbo abbia fatto la scelta giusta? Esistono dei 
parametri con cui valutare il diritto alla vita o alla liber-
tà di qualcuno oppure pensi che nessuno debba poter 

dare giudizi di vita e di morte su un altro essere? Esponi 
oralmente la tua idea alla classe e confrontati con i tuoi 
compagni. 

2  Nel film Il ragazzo invisibile guardare le compagne 
nude e copiare nelle verifiche che tipo di azioni sono per 
Michele? Giuste oppure ingiuste? E punire i compagni 
bulletti per le prepotenze subite è un atto giusto o una 
vendetta ingiusta? Argomenta per iscritto la tua posizio-
ne al riguardo.

3  Dividetevi in tre gruppi e ragionate prendendo come 
spunto Il traditore. Il primo gruppo rappresenterà i motivi 
dello Stato, il secondo argomenterà come se fosse un’as-
sociazione di familiari delle vittime dei delitti di mafia e il 
terzo gruppo sosterrà le ragioni di Cosa Nostra. Ciascun 
gruppo cerchi di rispondere ai seguenti interrogativi: 

•	 è una legge giusta quella che offre protezione alle fami-
glie dei collaboratori e uno sconto di pena ai pentiti?

•	 è una legge giusta o ingiusta nei confronti del pentito?

•	 è una legge giusta o ingiusta nei confronti della fami-
glia del pentito?

•	 è una legge giusta o ingiusta nei confronti della fami-
glia delle vittime?

•	 è una legge giusta o ingiusta nei confronti della collet-
tività statale? 

Dopo il confronto all’interno del gruppo, tre portavoce 
esporranno le loro ragioni di fronte alla classe.



U 4  PLATONE. LO STATO GIUSTO, L’INDIVIDUO GIUSTO 351

Sellerio 
Palermo 2000

Luciano Canfora
UN MESTIERE PERICOLOSO.  
LA VITA QUOTIDIANA  
DEI FILOSOFI GRECI 

I filosofi antichi non si sono limitati a interpretare 
il mondo, ma hanno cercato di cambiarlo e, in una 
piccola comunità come lo è la pòlis, la loro azione 
era molto visibile, tanto da diventare bersaglio 
delle commedie o avere sorti ben peggiori, 
come Socrate. Il testo racconta in maniera molto 
narrativa le vicende biografiche dei filosofi greci.

Rizzoli 
Milano 2008

Franco Ferrari (a cura di)
CONTRO LA DEMOCRAZIA

Il fascino e la magia che la filosofia di Platone 
ha esercitato nei secoli sono ancora intatti per 
noi. Il curatore del volume conduce un’indagine 
attraverso le pieghe più riposte del pensiero 
politico del grande filosofo per scoprire che, in 
realtà, dietro questa meravigliosa capacità di 
seduzione si nasconde una visione profondamente 
antidemocratica.

Carocci 
Roma 2009

Mario Vegetti
«UN PARADIGMA IN CIELO». 
PLATONE POLITICO DA 
ARISTOTELE AL NOVECENTO 

Questo libro ricostruisce la storia delle 
interpretazioni antiche e moderne del pensiero 
politico di Platone: un viaggio avventuroso 
attraverso le grandi filosofie che configurano 
Platone come liberale, socialista, nazista, 
comunista, antipolitico. Da questa complessa 
vicenda interpretativa c’è molto da imparare su 
Platone.

4U COSTRUISCI
LA TUA BIBLIOTECA

Platone
CRITONE - 
APOLOGIA 
DI SOCRATE

Laterza
Bari-Roma 2023

 	 Nella tua Biblioteca digitale Laterza puoi leggere:

Platone
FEDRO - 
SIMPOSIO

Laterza
Bari-Roma 2022

Platone
FEDONE - 
LA REPUBBLICA

Laterza
Bari-Roma 2019


	122-124
	143-173
	185-193
	194-196
	225-267
	311-341
	343-346
	347-351



